인도네시아어 시험을 통과해야 한다는 조건을 덧붙임으로써 외부의 압력을 효과적으로 무력화하였다.

한국에서는 업계의 구조조정 작업이 정부가 개입하는 방식에서 기업들 스스로 시장내에서 조정을 하는 방향으로 이동함에 따라, 변호사들이나 회계사들에게 있어 상당한 직업 모색의 기회가 제공되었다. 하지만 법조계는 여전히 개혁과 시장의 확대에 대해주저하는 것으로 보인다. 여기에는 두 가지 이유가 존재한다. 첫째, 많은 변호사들은 개혁의 필요성에 대해 의구심을 갖고 있으며, 포괄적인 파산관련법이 과연 진보를 의미하는가에 대해서도 의문시한다. 둘째, 변호사들은 그 동안 소수의 직업이 막대한독점적 이익을 향유하는 극히 폐쇄적인 시장지배 구조에서 안락을 누려왔기 때문이다. 한국의 중간 매개자들은 국제적 자유주의보다는 한국적 보호주의로 치우치는 성향을 드러낸다.

## 표 1 이곳에 옴

인도네시아는 한국과 비교하여 정황적 취약성이 매우 심각했기 때문에 매개자의 구성 및 역할이 달라질 수밖에 없었다(표 1 참조). 각국에서 IFI 는 중개 전문가 및 현지전문가를 필요로 하게 된다. 전문인력이 극히 드물고 시급히 해결해야 할 과제가 산적해 있었던 인도네시아에서 특히 이런 필요성이 절실했다. 반면 한국에서는 국내외 상황에 밝은 현지 학자, 변호사, 경제학자를 얼마든지 찾을 수 있었고, 제도 개혁의 시급성이 덜해 IFI 가 충분히 여유를 두고 일을 진행할 수 있었으며, 지시를 내리기보다는 현지전문가의 의견에 귀를 기울였다. 인도네시아는 그 극단적 취약성으로 인해 제도 정비 및 확립기간이 길게 연장되었으므로 개혁 과정을 감독하기 위한 관리자를 현지에 파견하였다. 한국은 자체 인력만으로도 IFI 및 한국정부가 내세우는 기준에 부합하는 개혁을 이루어낼 수 있었기 때문에 따로 관리자를 파견하여 상주시키지 않았다.

상대적으로 매우 제한된 듯한 공간(즉, 특정 시기, 특정 지역 내 특정 법률 분야)에서도현지와 세계간 차이점을 완화시키기 위한 협상이 진행됨에 따라 세계화 과정이 적잖이복잡해진다. 그러한 협상의 중심에 개인 및 집단 매개자가 있다. 세계와 현지의 접촉형태 및 정도를 결정짓는 이들 매개자의 상대적 힘은 해당 국가와 법적 변화를 주도하는 국제기관 간 상대적 힘의 균형 및 거리에 의해 달라진다. 또한 매개자들이 새로운법제도의 창설 및 창설된 법제도의 실행에 어느 정도 영향력을 행사할 수 있는지에따라서도 달라진다. 중간 매개자들은 보유하고 있는 전문지식 및 문화적 자산을바탕으로 어떤 모델 혹은 어떤 접근방식을 택할 것인지 결정하게 된다. 이러한 선택은물론 이해관계로부터 자유로울 수 없다. 다양한 모델 간 경쟁에 있어 그 "장점"은 최우선 고려대상이 되지 못한다. 모델간 경쟁은 "장점"을 정의하는 기준을 초월하기

때문이다. 다양한 요인(힘의 균형, 거리, 매개자의 역량 및 이해관계)이 한데 작용하여 세계화라는 과정이 가변적이고 불확실한 성격을 띠게 되며, 그 결과가 절대 비슷해질 수 없게 된다. 또한 세계화는 아무런 저항 없이 이루어질 수도 없다.

#### 참고문헌

Garrett, Geoffrey. 1998. Partisan Politics in the Global Economy. Cambridge: Cambridge University Press.

Halliday, Terence C., and Bruce Carruthers. 2004. "Epistemological Conflicts And Institutional Impediments: The Rocky Road To Corporate Bankruptcy Reforms In Korea." Thomas Ginsburg (Ed). Korean Law Reform. Routledge Press.

Halliday, Terence C., and Bruce Carruthers. 2005. "The Recursivity of Law: Global Norm-Making and National Law-making in the Globalization of Corporate Insolvency Regimes." Working Paper. American Bar Foundation.

Nam, Il Chong, And Soogeun Oh. 2000. Bankruptcy Of Large Firms And Exit Mechanisms In Korea. Seoul: Korean Development Institute.

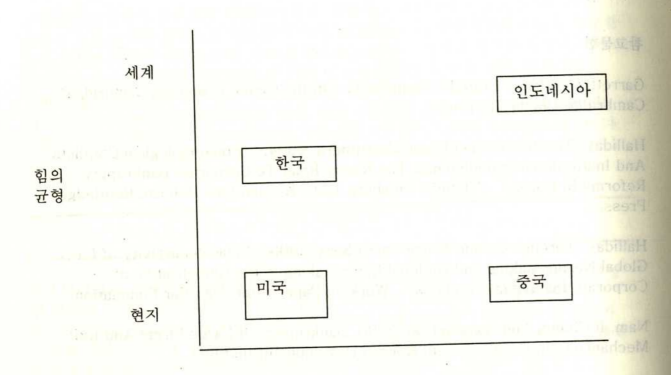
Nam, Il Chong, Joon-Kyung Kim and Soogeun Oh. 1999. "Insolvency Mechanisms: Korea," presented at the Insolvency Sysems in Asia: An Efficiency Perspective Conference, Sydney Australia, 29-30 November, OECD, World Bank, APEC and the Australian Treasury.

Oh, Soogeun. 2002. "Drafting Of New Insolvency Law Of Korea." Paper Read At FAIR Conference, OECD, Bankok, Thailand, December.

Bank Forum on Insolvency Risk Management, Washington D.C. January 28-29, 2003.

\_\_\_\_\_. 2003b. "Insolvency Law Reform Of Korea: A Continuing Learning Process." Paper Presented At The Forum On Insolvency Risk Management, The World Bank, January 28, Washington, D.C., USA.

## 그림 1세계화 압력에 대한 각 국가의 상황별 취약성



세계와 현지간 거리

## 표 1. 파산개혁의 세계화를 담당하는 국제기관의 중간매개자

|                              | 인도네시아                                                 | 한국                |  |
|------------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------|--|
| (1) 중개 전문가                   | 네덜란드 및 미국 컨설턴트                                        | 자국 전문가<br>로펌 컨설턴트 |  |
| (2) 현지 전문가                   | 인도네시아 법대 학장 및<br>일반변호사                                | 없음                |  |
| (3) IFI 에서<br>현지로 파견된<br>관리자 | 있음: 인도네시아 법원 네덜란드인<br>전문가<br>(자카르타 내 세계은행/IFC<br>사무소) | 없음                |  |
| (4) 각국 내 IFI<br>지지기반         | 매우 한정되어있음                                             | 한정되어있음            |  |
| (5) IFI 의 정계<br>스폰서          | 없음                                                    | 재경부               |  |

#### 宁

- (1) 각국 주요 법체계간 Experts who could perform a bridging function for IFIs of mutual "translation" among the key legal systems in play
- (2) IFI 에 대한 자문을 구함에 있어 신뢰할 수 있고 법적으로 결격사유가 없는 각국 현지 전문가
- (3) IMF 와 같은 IFI 로부터 현지에 파견되어 관리자/모니터/고문으로서의 역할에 전념하는 사람
- (4) IFI 가 주도하거나 원조하는 개혁과 관련하여 모니터링을 하거나 정보를 수집하거나 로비활동을 펼치는 지지자
- (5) 막강한 영향력을 지닌 정계 스폰서

# Flight from Human Rights: Abductions and Human Rights Violations by the DPRK

Hiroshi Kawahito, Attorney

#### Introduction

I am a director of two organizations: the Japanese Lawyers' Association for Human Rights Protection in North Korea (JLAHPN) and the Investigation Commission on Missing Japanese Probably Related to North Korea (COMJAN), where I am involved in work to help victims and to eliminate human rights violations by the Democratic People's Republic of Korea (DPRK). Based on my experience, I will report on the following two matters and state my opinions.

- 1. A solution for the abduction problem
- 2. The role of lawyers

Of paramount significance with regard to DPRK human rights violations is the detention of 150,000 or even 200,000 Koreans in concentration camps, but due to length limitations, I will here address mainly the abduction issue.

#### The credibility of the announcement that eight abductees have died

After General Secretary Kim Jong-il admitted at the first Japan-DPRK summit meeting on September 17, 2002 that the DPRK had abducted Japanese citizens, five victims returned to Japan in October. In 2004 eight of their family members came to Japan.

While a measure of progress has been achieved because the five repatriated Japanese can again live with their families, this is but the start of solving the abduction problem, which requires rescuing all the abductees.

Megumi Yokota and seven other victims were reported (September 17, 2002) by the DPRK as being deceased. Since then, testimony and evidence have been used to point out errors and contradictions in the DPRK reports. Several points make it hard to believe the DPRK story that the eight abductees have died. For example, the ashes said to be those of Megumi Yokota were shown by Japanese analysis to be those of someone else; there is testimony that the victims were seen after the times they supposedly died; the explanations of the cause of death have changed, and are often based on unlikely assumptions.

As of June 10, 2005 Japan's government has recognized 16 victims of abduction. Maximum efforts are needed to make the DPRK provide truthful information about the remaining 11 abductees and return any survivors.

#### The high number of abductees

Another important matter is that the 16 people so far recognized as abduction victims by the Japanese government are only a few of many more.

COMJAN, which was launched after the first Japan-DPRK summit, has to date been consulted by the families and friends of some 400 missing persons.

JLAHPN is also investigating these missing persons, that is, people thought to be DPRK abductees. While at first some cases seemed very doubtful, as the investigations proceeded it became increasingly likely that they had been abducted by DPRK agents. Already over two years have passed since we published the names and photographs of these

specified missing persons. In fewer than 10 cases we have received information that they are living in Japan, or have died in accidents or incidents unrelated to the DPRK. Other than DPRK abductions, the likely explanations for the disappearances are runaways, involvement in crime, or suicide—but nearly all the cases of disappearance brought to COMJAN are hard to attribute to these causes.

In addition to abduction, I have for many years been active in the Overwork Emergency Line, for which I have investigated over 100 suicides of white-collar and blue-collar workers. Owing to that experience I am confident in my detailed insight for analyzing suicide incidents. In my years of work for COMJAN I have hardly ever seen any cases suggesting suicide.

So far, the government has recognized 16 abductees, but even before COMJAN was formed there were 21 certain cases with the addition of the Terakoshi family (Takeshi, Shoji, and Hiroo), Kimiko Fukutome, and Kenzo Kozumi. Adding together these 21 and just 20% of the specified missing persons, the total comes to over 100. If we consider also the views of people involved in our investigations, it seems almost certain that there are at least 100 abductees.

## Cases which are very likely abductions

I shall give three examples of specified missing persons.

(1) Koji Osawa (Niigata Prefecture)

In February 1974, 27-year-old Osawa suddenly disappeared from Sado Island, Niigata Prefecture, where he had gone to work as a public employee. The biggest search ever on Sado failed to find him. Before the disappearance, two or three suspicious men had been witnessed near the site of disappearance. At the moment Osawa is thought to have been abducted, local people heard the sound of screeching tires and a vehicle accelerating.

There are many similarities with the case of Hitomi Soga, who in 1978 was likewise abducted from Sado.

| Location                      | Soga  | Sado County, Mano Town                    | DPK       |
|-------------------------------|-------|-------------------------------------------|-----------|
| Activity  Living arrangements | Osawa | Sado County, Niibo Village                | TOTIO.    |
|                               | Soga  | Walking along street at dusk              | 1990      |
|                               | Osawa | Walking along street between 7 and 8 p.m. | Mega      |
|                               | Soga  | Dormitory for unaccompanied people        | testi     |
|                               | Osawa | Dormitory for unaccompanied people        | in Shi Ku |
| Suspects                      | Soga  | Three strange men                         | X.15.89   |
|                               | Osawa | Two or three strange men                  | 11199     |

On May 8, 2004 a JLAHPN fact-finding group went to Sado to interview persons and examine the abduction sites.

(2) Noriko Furukawa (Chiba Prefecture)

Disappeared suddenly from Chiba Prefecture on July 7, 1973. At that time she was aged 18, and had graduated from high school. She was working in the accounting department of the Mitsui Engineering & Shipbuilding Co.'s Chiba Office. Since it was Saturday, she was

off from work. Her plan was to go to a beauty salon at about noon, and then meet her mother for shopping in Chiba City, but on that day she telephoned the beauty parlor and cancelled her appointment, then disappeared. Her parents did everything they could, including appearing on a TV program called "Disappearances" to ask the public for information, putting up posters in the city, and publishing an item with her photo in the newspaper's missing persons column, but nothing was ever learned. In 1997 former DPRK agent Ann Myeong-Jin (安明進) testified that he had seen a person looking very much like Noriko in a Pyongyang hospital. His book DPRK Abduction Agent (published by Tokuma Shoten) relates in detail the occasion on which he talked with her in the hospital. In December 2002 Noriko's elder sister Tamaji Takeshita (竹下珠路) met and talked with Ann in Seoul, where Ann said, "I can't be 100% sure [that it was Noriko], but I am fairly certain."

#### (3) Kyoko Matsumoto (Tottori Prefecture)

At about 8:00 p.m. on October 21, 1977 Kyoko said she was going to weaving class nearby and left the house. That was the last anyone saw of her. She was dressed in a skirt, vest, and blouse, wearing sandals, but carried no money.

Soon after Kyoko had left the house, an elderly neighbor saw her with two men about 200 meters from Kyoko's home. Thinking the situation suspicious, he addressed them and was suddenly struck. Kyoko and the men ran toward the coast.

In the 1960s and 1970s this coastal area was visited by suspicious ships thought to be DPRK spy vessels, and the infiltration of agents was confirmed. Since October 2002 there has been testimony from DPRK escapees who had seen a woman addressed as "Kyoko" in

On May 14, 2005 a JLAHPN fact-finding group went to Tottori to interview relevant persons and examine the abduction site.

The Japanese government is still reluctant to recognize new abduction victims. For this reason in April 2005 the family of Noriko Furukawa filed a lawsuit against the government in Tokyo District Court demanding that Noriko be recognized as an abduction victim. The trial is now in progress.

#### Victim rescue and criminal trials

Solving the abduction problem involves the following matters.

First, all abductees much be rescued from the DPRK. No limitations must be placed on their repatriation, which assumes unconditional restoration. In the event that victims are married and have children, their family members should also come to Japan. Even when people without Japanese citizenship are involved, their intentions should be determined in a venue that is free of DPRK monitoring. If victims have died in the DPRK or during post-abduction transport, return of their remains to family members and other humanitarian measures must be taken.

Second, those involved in carrying out these criminal acts and those who gave the orders should be tried under either domestic or international judicial procedures. Needless to say, civil compensation is also necessary.

In the 1970s when Kim Dae-jung was abducted from Japan by Republic of Korea (ROK) intelligence agents, people who opposed a political settlement by the Japanese and ROK governments and advocated trial by law are now strangely silent about strict criminal procedures in relation to abduction crimes by DPRK government agencies. It is essential that abduction perpetrators be identified and have criminal trials under due process, to clarify the abduction incidents, to prevent any more such crimes, and also to provide

closure for victims. The fact that a person who has confessed to abducting Japanese (Shin Gwang-Su, who confessed in an ROK court) is regarded as a hero in the DPRK is incredibly absurd.

Observations by US lawyers

In 1988 the report Human Rights in the Democratic People's Republic of Korea, published by the Minnesota Lawyers International Human Rights Committee and the human rights NGO Asia Watch, came up against the following barriers in the process of researching human rights problems in the DPRK.

(1) First, there is a mentality that human rights problems in the DPRK are so serious that it is useless trying to change anything, and there is widespread indifference rooted in this mentality.

(2) Second, some Asian academics believe that because the DPRK is a very unusual country, it is meaningless to compare its human rights situation with those of other countries.

Even now these observations are of very great significance. Many years of oppression by dictators sometimes numb people's sense of human rights. When addressing the DPRK issue, we must not lose our receptivity as human beings to the appeals of abduction victims or the charges of DPRK escapees who broke out of concentration camps.

A double standard on human rights

Before the first Japan-DPRK summit on September 17, 2002, none of those people known as Japan's progressive intellectuals played an active role in helping to rescue abduction victims. What's more, some of them made statements such as: "The abduction stories are made up by the KCIA [Korean Central Intelligence Agency of the ROK]," and "The testimony of Ann Myeong-Jin [who testified that Megumi Yokota had been abducted] has no credibility," thus backing the DPRK's denial of the abductions.

After General Secretary Kim Jong-il admitted to the abductions at the September 17 summit, those intellectuals stopped denying that the abductions themselves were a fact. But even since that summit meeting, there are unfortunately few intellectuals, including lawyers, who are actively trying to rescue abduction victims.

I think that the abduction issue raises questions about a weak spot in the intellectuals' human rights awareness itself. The same intellectuals who do battle over the abduction of Koreans by militarist Japan maintain silence about the fact of Japanese being abducted by the DPRK. Those who advocate peaceful action by the US instead of retaliation after 9/11 will, with respect to the DPRK abduction issue, justify DPRK actions by saying it is inevitable that they have retaliatory feelings against Japanese colonial rule, thereby hobbling efforts to rescue abductees.

People who say that the slaughter of Jews in Nazi Germany's concentration camps is history that humanity should never forget, or who criticize the torture and abuse of Iraqis by the US military pretend not to see the brutal massacres, torture, and imprisonment that are even now daily occurrences in DPRK concentration camps. Those who once supported economic sanctions against South Africa's apartheid are vehemently opposed to economic sanctions against the DPRK.

Many Japanese intellectuals have a double standard for human rights. They speak out against "Japanese militarism" and "American imperialism," but are surprisingly forgiving of DPRK human rights violations.

Doing nothing about human rights violations under the pretext of maintaining peace

Some intellectuals say that "nobody wants the DPRK to collapse," and talk as if the collapse of the dictatorship of Kim Jong-il would create suffering for North Koreans and problems for people in nearby countries, thereby concealing the essence of the problem. It would be the dictatorship controlled by Kim and his family that would fall as a result of cornering them on the abduction and human rights issues. Countless people throughout the world eagerly desire the collapse of the Kim dictatorship. The people of the DPRK, who suffer from starvation and tyranny, wish for that more than anything else. Did no one rejoice when Nazi Germany fell? Did no one exult when the human rights-repressing Soviet Union collapsed? Did no one cheer when the Pol Pot regime crashed?

In another view, people will falsely frame the issue as a choice between peace and justice, and say that "even if this is not what we'd call justice, this path should be taken if peace is achieved." In this way they claim that peace takes precedence over justice, that is, solving the abduction problem.

The assertion that we should maintain peace even if it means doing nothing about the violation of human rights by abduction is none other than the insistence that we knuckle under to the intimidation policy of Kim Jong-il's dictatorship. This argument totally lacks a perspective for changing the DPRK's system of dictatorship and human rights repression. The contention that doing everything possible to rescue abductees will lead to war is a deliberate leap of logic, and misrepresents the issue. If one frames the issue in a way that puts peace over justice, then as long as a dictator threatens to start a war, one has no choice but to wink at the dictator's human rights violations in order to avoid such a war. We must not allow attempts to do nothing about abductions and human rights repression under the pretext of maintaining peace.

#### The role of lawyers

For three years running from 2003 to 2005 the UN Commission on Human Rights has adopted resolutions criticizing human rights repression in the DPRK and demanded rectification.

However, especially problematic is that the ROK abstains and China casts opposing votes. Partly behind the continuing abductions and human rights violations by the DPRK is the attitude of such countries. China in particular maintains a policy of forced repatriation for DPRK escapees, instead of protecting them as refugees. Further, China stiffened its unforgivable anti-human rights posture by detaining Japanese who were assisting DPRK escapees.

Sixty-four years ago during the Second World War, Erich Fromm published Escape from Freedom, in which he inquired into the responsibility of intellectuals to fight Nazism. Now in connection with the "escape from human rights" the responsibility of the world's lawyers, especially that of Asian lawyers, is being put to the test. I make a sincere appeal for the world's lawyers to play what roles they can in rescuing the abductees and stopping human rights violations.

## 「人権からの逃走」 - 北朝鮮による拉致・人権侵害-

弁護士川人博かわひとひろし

### はじめに

私は、「北朝鮮による拉致・人権問題にとりくむ法律家の会」(以下、「法律家の会」という)Japanese Lawyers' Association for Human Rights Protection in North Korea (JLA HPN ) および「特定失踪者問題調査会」(以下、「調査会」という)Investigation

Commission on Missing Japanese Probably Related to Nort h Korea (COMJAN) の各幹事を務め、被害者救出活動・北朝鮮の人権侵害をなくする実践に携わっている。その経験から、つぎの点につき報告を行い、見解を述べる。

- 1 拉致問題の解決とは何か
- 2 法律家の役割

北朝鮮による人権侵害として、15万人とも20万人とも言われる強制収容所に拘束されている人々の問題も極めて重要であるが、字数の関係上、本稿では、拉致問題を中心に述べる。

## 北朝鮮による8人死亡発表の信憑性

2002年9月17日の第1回日朝首脳会談で、金正日総書記が日本人拉致の事実を認めた後に、同年10月5人の被害者が帰国し、2004年にはその家族8人の帰国が実現した。

もとより、帰国者5人が家族と一緒に生活できるようになったことは、一歩前進ではあるが、これは、拉致事件解決のほんの一部にすきない。いまなお北朝鮮にいる拉致被害者全員を救出することなしに、拉致問題の解決はあり得ない。

横田めぐみさんをはじめ8人の被害者につき、北朝鮮が死亡と発表したが(2002年9月17日)、その後多くの証言や証拠により北朝鮮の発表の誤り・矛盾点が指摘されてきた。横田めぐみさんの遺骨として渡されたものが別人のもの

であるとの日本側鑑定結果、死亡したとされる時期以降に被害者を目撃したという多くの証言、死亡経過の説明が変遷していること、説明された死亡原因が通常想定しにくい内容が多いこと、など8人の被害者が死亡したとの北朝鮮の説明は受け入れがたい。

すでに日本政府が認定している被害者(計16人、200 5年6月10日現在)のうち帰国していない11人について、 北朝鮮に真実の情報を明らかにさせ、生存者の救出に全力を 注ぐことが求められている。

## 膨大な数の拉致被害者

加えて重要なのは、これまで政府が拉致認定した16人は、被害者全体の一部にすぎないことである。

第一回日朝会談以降に発足した「調査会」には、これまで約400名の失踪者の家族・友人から相談が寄せられいる。

「法律家の会」もこれら特定失踪者(北朝鮮に拉致された 疑いのある者)の調査をおこなっているが、当初は「まさ か」と思われたケースでも、調査が進むに連れて、北朝鮮工 作員による拉致の疑いが濃厚となっている。特定失踪者の氏 名・写真を公表してから、すでに2年以上経過しているが、 日本国内で生存しているとか、北朝鮮とは無関係な事故・事 件で死亡しているとかの情報が入ったのは、10件未満であ る。人の失踪の原因としては、一般論として、北朝鮮拉致以 外に、家出や他の犯罪事件に巻き込まれたこと、および自殺 の可能性が考えられるが、「調査会」に入っている失踪事例 のほとんどが、これら他の原因を想定しにくい。私は、拉致 問題とは別に、「過労死110番」の活動を長年続け、その 中で、サラリーマン・労働者の自殺の事例について百件以上 調査をしてきた。その経験から自殺事例の分析に関しては相 当詳しいと自負しているが、「調査会」での事例では、自殺 と思われる事例にはほとんど接したことがない。

これまで政府が拉致認定をおこなったのは16人だが、それ以外に、「調査会」の発足以前から拉致が間違いないと見られてきた寺越さんのケース3人(武志さん、昭二さん、外雄さん)、福留貴美子さん、小住建蔵さんを合わせると21名となる。これら21名と特定失踪者総数の2割を加えても、100名を超える。調査に携わっている関係者の意見を総合すると、100名以上の拉致被害者が存在することはほぼ確

実と思われる。

#### 拉致の疑いの濃い事例

特定失踪者の事例を、3例説明する。

①大澤孝司さん (新潟)

1974年2月、公務員として赴任していた新潟県佐渡で突然消息を絶った。当時27歳。「佐渡島はじまって以来」という大捜索にもかかわらず孝司さんを島内で発見できなかった。失踪直前、失踪現場付近で不審な男2~3人が目撃されており、また、拉致されたと思われる瞬間、車の急発進でタイヤの軋む音を近所の人が聞いている。

失踪当時の状況が同じ佐渡で拉致された曽我ひとみさん(1978年拉致)と類似点が多い。

場所 曽我さん 佐渡郡真野町

大澤さん 同新穂村

熊様 曽我さん 夕暮れ時道路歩行中

大澤さん 午後7~8時道路歩行中

生活 曽我さん 単身寮生活

大澤さん 単身寮生活

被疑者曽我さん 見知らぬ3人の男

大澤さん 見知らぬ2~3人の男

2004年5月8日、「法律家の会」の調査団が現地に行き、関係者からの聞取りと拉致現場の検証をおこなった。

②古川了子(のり子)さん(千葉)

1973年7月7日、千葉県から突然失踪した。当時18 歳で、高校を卒業して市原市の三井造船千葉事業所の経達等に に勤めていた。土曜日で会社が休みだったので、昼頃約年に なったが、その後千葉市内で母親と浴衣を買いに行が美容に なった後、行方不明となった。両親はテレビの「蒸発」とい う番組に出演して呼びかけたり、ポスターを市内に張いり、 新聞の尋ね人欄に写真入りで載せたり、できる限りのことを おこなったが、消息や情報は一切つかめなかった。 199 7年、元北朝鮮工作員安明進氏が「平壌の病院で了著書『北朝 は入を見た」との証言をおこなった。彼の著書『北朝 鮮拉致工作員』(徳間書店)では、平壌市内の病院で が上ときの様子が詳しく述べられている。2002年1 2月には、姉竹下珠路さんがソウルで安氏と対面したが、そ の席で彼は「100%とは言えませんが、かなりの確信をもっていえます」と述べている。

## ③松本京子(鳥取)

1977年10月21日の午後8時頃、京子さんは、いつも通っている近所の編物教室に行くと言って自宅を出て、そのまま消息を絶った。スカート、チョッキ、ブラウスという普段着姿で、サンダルを履き、現金は所持していなかった。

京子さんが自宅を出てまもなく、その自宅から200メートルほど離れたところで、近所の年配の住民が、彼女が2人の男性と一緒にいるところを目撃した。不審に思った住民が言葉をかけたところ、いきなり男性から殴られた。この2人の男性と京子さんは海岸のほうに走っていったという。

この海岸付近では、1960年代、70年代に、北朝鮮の工作船と思われる不審船が出没しており、工作員の潜入も確認されている。2002年10月以降になって、「キョウコサン」と呼ばれる女性を北朝鮮で目撃したという脱北者の証言も出ている。

2005年5月14日、「法律家の会」の調査団が現地に行き、関係者からの聞取りと拉致現場の検証をおこなった。

日本政府は、新たな拉致被害者の認定について消極的姿勢を続けている。このため、前述の古川了子さんの家族は、日本国を被告として、古川了子さんを拉致被害者として認定することを求める訴訟を、2005年4月に東京地裁に提訴した。同訴訟は現在審理がおこなわれている。

## 被害者救出と刑事裁判での裁きを

以上を踏まえて、拉致問題の解決とは、つぎのことがらと解する。

第1に、すべての被害者を北朝鮮から救出することである。 この際、帰国にあたっては何らの制限も課してはならない。 無条件の原状回復が前提となる。

もし被害者が結婚していたり、子どもが生まれていた場合には、これら家族の帰国も実現することである。家族に日本 国籍のない人がいた場合にも、その人の意思確認は、北朝鮮 の監視から離れた自由な場でおこなうべきである。

仮に北朝鮮国内であるいは拉致運搬行為の過程で死亡した人がいれば、遺骨の家族への返還など人道的措置が必要とな

3

第2に、これらの犯罪行為に関与した実行行為者と指示命令した者を、国内的あるいは国際的な司法手続の場で裁くことである。当然民事上の賠償も必要である。

かって1970年代に金大中氏が日本国内から韓国諜報機関により拉致誘拐されたときに、日韓政府による政治決着に反対し法による裁きを主張した人々が、いまなぜか北朝鮮国家機関による拉致犯罪に関しては、厳正な刑事手続きの実行を語らない。拉致事件の全貌を解明し二度と拉致犯罪を起こさせないためにも、また被害者の納得のためにも、拉致における犯罪人の特定と適正手続きにおける刑事制裁は不可決な課題である。現在のように、日本人の拉致実行行為を自由している人物(シン・ガンス 韓国の法廷で自白)が、北朝鮮国内で英雄扱いされている実態は、あまりにも理不尽である。

## アメリカの法律家の指摘

1988年、ミネソタ弁護士会国際人権委員会と人権NGOアジア・ウォッチが共編で出版した、『北朝鮮の人権』 (原題 HUMAN RIGHTS IN THE DEMOCRATIC PEOPLE'S REPUBLIC OF KOREA』 邦訳版2004年出版)は、北朝鮮の人権問題の研究の過程でぶつかった障害として以下の点を挙げている。

①第1の障害として、北朝鮮の人権問題があまりに重大なために、その変革への努力が無駄だと考える意識があり、このような意識に根ざした無関心さが広範囲に存在していること。 ②第2の障害として、北朝鮮は大変特殊な国だから、その人権状況を他の国と比較することは意味がないと信ずるアジア人の学者たちが存在すること。

この指摘は、現代において、なお貴重な意義を有している。 独裁者の長い圧制は、ときとして、人々の健全な人権感覚を 麻痺させることがある。北朝鮮問題に接するとき、私たちは、 拉致被害者の訴え、強制収容所から逃れた脱北者の告発を、 一人の人間として受けとめる感受性を失ってはならない。

## 人権の2重基準

2002年9月17日の第1回日朝首脳会談以前に、日本の進歩的知識人と呼ばれる人々は、総じて、拉致被害者の救出活動に積極的な役割を果たしてこなかった。そうであるば

かりか、「拉致は、KCIA(韓国諜報部)のでっちあげ だ」「(横田めぐみさんの拉致の事実を証言した)安明進氏 の証言は信憑性がない」などと述べて、北朝鮮側の拉致否認 の態度を援護した人々もいた。

彼ら知識人は、9・17首脳会談で金正日総書記が拉致の事実を認めた後は、さすがに拉致の事実自体は否定しなくなった。しかしながら、9・17以降も、拉致被害者の救出のために活動している知識人は、法律家を含めて残念ながら少数である。

私は、拉致問題を通じて、知識人の人権意識そのものの脆弱さが問われているようにも思う。

軍国主義日本が朝鮮の人々を強制的に連行したとして憤りをもちたたかっている知識人が、日本人が拉致され北朝鮮に連れていかれた事実には、沈黙するのである。

9・11後のアメリカに対して、報復ではなく平和的な行動をと主張する論者が、拉致問題については日本の植民地支配に対する報復感情があるのはやむを得ないと弁護して、拉致被害者救出のたたかいに水を差すのである。

ナチスドイツの強制収容所でのユダヤ人虐殺を人類が決して忘れてはならない歴史だと述べている人々が、あるいはまた、アメリカ軍によるイラクの人々への拷問・虐待を批判する人々が、北朝鮮の強制収容所の中でいまも日々発生している人々が、北朝鮮の強々を見て見ぬふりをしているのである。かつて南アフリカのアパルトへイト(人種隔離のである。かつて南アフリカのアパルトへイト(人種隔離のである。と対する経済制裁を支持しているのである。

日本の多くの知識人が、人権にダブル・スタンダート(2 重基準)をもちこみ、「日本軍国主義」と「アメリカ帝国主 義」の人権侵害には声を上げるが、北朝鮮の人権侵害には驚 くほど寛容になってしまっている。

# 平和維持の名の下に人権侵害を放置

また、知識人の中には、「北朝鮮が崩壊することを誰も望んでいない」と述べ、北朝鮮金正日独裁体制が崩壊することにより、あたかも北朝鮮の民衆が苦難に陥り周辺諸国の人々も困ってしまうかのように述べて、問題の本質を隠蔽する人がいる。拉致問題や人権問題で追い詰められて崩壊するのは、金正日とその一族が支配する独裁体制である。金独裁体制が

崩壊することを切望している人々は、世界中に無数に存在する。何よりも飢餓と圧制に苦しむ北朝鮮の民衆がその日を心より望んでいる。ナチス・ドイツが崩壊しても誰も喜ばなかったのだろうか。人権抑圧国家ソ連が崩壊して誰も喜ばなかっただろうか。ポルポト政権が崩壊して誰も喜ばなかったたろうか。

また、「平和か正義か」という土俵を勝手に設定して「たとえ正義という感覚からずれていても、平和が達成されるならば、その道を選ぶべき」と述べ、正義=拉致問題の解決より平和を優先させよとの見解もある。

拉致という人権侵害を放置しても平和の維持を優先させよという主張は、金正日独裁体制の脅迫的外交政策に屈服せよということに他ならない。この論には、北朝鮮の独裁体制・人権抑圧体制を変革する視点が全く欠落している。拉致被害者の救出を全力でとりくむことを、戦争に結びつけようとする主張は、意図的な論理の飛躍であり、すりかえである。

「正義より平和を」という形で問題を設定していけば、独裁者が「戦争を起こすぞ」と脅かす限り、戦争を回避するために独裁者の人権侵害を黙認せざるを得なくなる。平和の維持を口実として、拉致や人権抑圧を温存させようとする試みを許してはならない。

## 法律家の役割

2003年、2004年、2005年と3年連続して、国連人権委員会は、北朝鮮における人権抑圧の実態を批判し、その改善を求める決議を採択した。

しかし、とくに問題なのは、韓国が棄権に回り、中国が反対している事実である。北朝鮮がいまなお拉致と人権侵害を続けている背景には、こうした国々の態度が影響している。とりわけ中国は、北朝鮮を脱北した人々が中国に逃れてきても、彼らを難民として保護するのではなく、北朝鮮に強制送還する方針を続けており、さらには、脱北者を支援する日本人の身柄拘束をおこなうという、許しがたい反人権的姿勢を強めている。

いまから64年前、第2次世界大戦のまっただなかで、エーリッヒ・フロム Erich Fromm は、『自由からの逃走』 Escape from Freedom を刊行し、ナチズムとの闘いにおける知識人の責任を問うた。

いま、世界の法律家、とりわけアジアの法律家に、「人権からの逃走」Escape from Human Rights について、その責任が問われている。

世界の法律家が、拉致被害者の救出と北朝鮮の人権侵害をなくするために、適切な役割を発揮するように心より訴える。

\*\*\* Presentation \*\*\*

Paper title: CRAZY ??? or BREAKTHROUGH!!! A paradigm shift for the departure from the chain of violence in the 21<sup>st</sup> century

Prepared for COLAP4 The 4<sup>th</sup> Conference of Lawyers in Asia and the Pacific----Seoul, Republic of Korea, Sept.1-4, 2005

## Presentation and discussion by:

ISHIZUMI, Masaru, Professor of "International Relations" and "Political Theory" at Kanagawa Univ. Japan///Former UN Officer ///Candidate 2002 Japan's National Parliament Election E-mail: <a href="mailto:ishisan@kanagawa-u.ac.jp">ishisan@kanagawa-u.ac.jp</a>

# Why Article 9 of Japanese Peace Constitution at COLAP 4 - and Why Now?

## (a) What Article 9 Says

The issue of revision of Japanese constitution has been receiving some attention in recent years especially in Asia. However, not too many people actually grasp in precise manner what this question of revising the Constitution entails. The core issue in the revision of the current Constitution is, as often mentioned, the Article 9 which can be interpreted as "crazy" or "breakthrough" depending on one's perception of the real world of international politics prevailing today.

My paper addresses to the real meaning of the Japanese Constitution Article 9 under the current international conditions which is colored by the "chain of violence" certainly enhanced by the "preemptive strikes" by the United States as immediate actions following the 9/11 attacks.

Article 9 of the Japanese Constitution stipulates word-for-word as follows:

Aspiring sincerely to an international peace based on justice and order, the Japanese people forever renounce war as a sovereign right of the nation and the threat or use of force as means of settling international disputes.

In order to accomplish the aim of the preceding paragraph, land, sea, and air forces, as well as other war potential, will never be maintained. The right of belligerency of the state will not be recognized.

This is a most amazing constitutional Article – amazing because it prohibits the possession of any kind of military force under any circumstances. It indeed is a miracle that Japan, the second-largest economy in the world, still holds to this Article today.

While this article has been labeled as "idealistic" since its inception in 1947, Article 9 now offers us a fresh, new meaning in light of post-9/11 global developments and accompanying military operations. Article 9 stands not only as a heartfelt desire for "another world," but also as a very real policy choice — truly providing us with hope in a world hopelessly caught up in the chain of violence. The time and conditions are ripe today for us to consider Article 9 as a potential breakthrough.

The common people of the world hold doubts deep in their hearts on the question: "Can we really create peace by military force?" Nation-states, on the other hand, uphold military force as the ultimate deciding factor. Here we see a great chasm between the sentiment of the common people of the world and the conduct of nation-states that rule over them. The United Nations, in this sense, has its own limitations as it pre-assumes the existence and continued importance of nation-states (as evidenced in Article 51 of the UN Charter which affirms the concept of a "just war").

The CLAP 4 stands (I hope) for voices of common people of the world and take concrete initiatives to open an avenue for the breakthrough in creating peaceful world. Japan's Article 9, in this context, may be one of the embodiment of the truest spirit of the COLAP in the most concrete, practical way. We urge the participants of the CLAP 4, therefore, pay their most serious attention to the cause of Article 9 and look into the possibility of supporting it in an appropriate fashion.

## (b) Article 9 in 'Critical Condition'

In conjunction with the Japanese government's recent efforts to seek a permanent seat on the UN Security Council, the political elites in Japan are accelerating moves to revise the current Constitution — which would essentially destroy Article 9 as the pillar of a peaceful society. About 80 percent of members of the Japanese Diet (Parliament) are in favor of revising the Constitution. They preach to Japanese citizens that Japan needs to become a "normal state." They advocate that Japanese citizens should change their so-called "abnormal Constitution" to a "normal" one, so that Japan can from now on militarily contribute to the international community as all other major countries do.

Yet opinion polls consistently show that more than 50 percent of the Japanese public is reluctant to change the current "Peace Constitution," as it is known (at least 50 percent would be needed in any national referendum to revise the Constitution). Thus we see a stark situation today in Japan where the nation's elites openly advocate abandoning Article 9 – while the majority of ordinary Japanese people, emotionally and intuitively, stand by Article 9. Through the filter of the Japanese mass media in Japan, we hear no voices from outside Japan in support of Article 9. International support, therefore, is necessary to back up the current stance of the ordinary people of Japan on Article 9.

Most importantly, the support by the COLAP 4 for Article 9 would surely be welcomed by Japanese and non Japanese alternative peace seekers all over the world.

## [2] Why Should the COLAP 4 Intervene?

The COLAP seriously seeks the possibility of "peaceful Asia" and Article 9 is a symbol of exactly that kind of world. It is only natural, then, that the COLAP 4 should take up Article 9 not as a domestic Japanese matter but rather as one of the core issues of the COLAP itself. In fact, the COLAP should openly intervene against the powerful forces both from within and outside Japan that continue to push for changes to Article 9. To counter the blunt American

political pressure for the revision of the Constitution, the common people of the world now need to voice their support for Article 9.

The COLAP 2005 session can be a magnificent starting point for this movement — and a most relevant reminder of the devastating human history of the 20<sup>th</sup> century that was colored by major wars and the deaths of millions.

# [3] The COLAP 4 and Beyond

What would be the next step for Article 9 after the COLAP 2005 session? With a full support of seriously interested participants of this conference, we would make our utmost efforts to press the United Nations to take up this matter in the General Assembly or in an appropriate committee. We can generate – through all kinds of peaceful means – Asian and global interest in this issue. In view of the fact that this is a mass cultural and philosophical movement, we would definitely ask world opinion leaders and performing artists to get actively involved.

Ultimately, I would try to create a situation in which the United Nations, together with world political leaders, openly states that "Article 9 is a 'world treasure', and therefore we need to make strenuous efforts to sustain it rather than erasing it from history." This most certainly would have a positive influence on global support movements. When this actually happens, our slogan "Article 9 for the future, for the world" will no longer be just a slogan, but a reality. This would be a major breakthrough and the changing of the tide.

On the other hand, without such a tidal change in international society—and without the rise of alternative voices supporting Article 9 – the very real danger exists that the Japanese government will abandon this most valuable of human assets. My analysis is that this will come to pass in the next two to three years. Thus the times demand that we move forward rapidly on this matter.

## [4] Urgent Action Needed

The above is my proposal and background discussion on this acute political issue. I hope, in the course of our interactions during this week, that the voices of participants of this conference create the situation that the secretariat of COLAP 4 gives serious consideration to taking this matter up to include in the concluding declarations/remarks on the final day of this years conference. Thank you for your time and interest.

## On Dismantling Article Nine: The Significance of Japanese Constitutional Pacifism Today

Kenji Urata

One viewpoint is that the discussion of amending the 1947 peace constitution is connected to and stimulated by a parallel debate on Japan's defense policy. As Rust Deming says, the Japanese government's third National Defense Program Outline (NDPO) of late 2004 and its recommendations will affect the ongoing constitutional debate. The focus is on (1) the need to legitimize the existing Self-Defense Forces fully and the right of self-defense; (2) the issue of collective self-defense; and (3) the future direction of defense policy. Assuming that is so, we the Japanese people are in the midst of dismantling Article Nine. Still, there remain significant obstacles making it hard to confidently predict change.2

However, Rust Deming's state policy-oriented opinion on Article Nine and on Japan's defense policy is a subject of controversy. I would argue against his opinion that both the new NDPO and the later emergence of a revised constitution should provide the framework for strengthening the U.S.-Japan alliance, and that bilateral cooperation is likely to increase with respect to the ballistic missile defense, support for contingencies on the Korean Peninsula and in the Taiwan Strait, and on sea lane protection.3

One passage will be cited here to orient my approach for exploring Deming's opinion. Richard Tanter's remark on the subject seems to be based on the essence of the matter, saying that "the acceleration of the process of Heisei militarization by the Bush Doctrine has diminished rather than increased Japanese security. Japan has become technologically implicated in any American conflict with China through missile defense — the Taiwan Straits and Korea leap to mind." As Tanter says, the missile defense decision poses serious long-term strategic consequences. It includes the almost open-ended budget demands implicit in the decisions, the legality of exporting missile defense technology beyond the US, and the question of control over launching. However the most important consequences derive from the political implications of the technologies involved. Missile defense: structural antagonism toward China. 6

<sup>1</sup> Rust Deming, "Japan's Constitution and Defense Policy: Entering a New Era?," Strategic Forum No. 213, November 2004, Institute for National Strategic Studies. National Defense University. http://www.ndu.edu/inss.

Richard J. Samuels, "Constitutional Revision in Japan: The Future of Article 9," Wednesday, December 15, 2004, The Brookings Institution, Washington, DC. http://www.brookings.edu/fp/cnaps/events/20041215.htm

Note 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Richard Tanter, "Japanese Militarization and the Bush Doctrine," February 13, 2005. http://www.nautilus.org/fora/security/0442A\_Tanter.html. This essay was adapted from a piece that will be published in Confronting the Bush Doctrine: Critical Views from the Asia-Pacific, edited by Peter Van Ness and Mel Gurtov, published by Routledge, London.

<sup>6</sup> Ibid.

To me it is more important to consider a political and moral viewpoint than one that is state policy-oriented. Such a constitutional revision as the Americans, including Richard Armitage, and Junichiro Koizumi have been talking about would create "a political and moral disaster."

Masaru Tamamoto wrote: "The Japanese, inspired by the European Union's example, have an opportunity to build on that restraint and extend its principles to other Asian nations. Europe — like Japan, under an American strategic umbrella — has begun moving toward a defense force shared by nations that, not so long ago, fought terrible wars against each other. Japan might lead Asia in doing the same.

Even though it is recognized that the American imposition on Japan of a Constitution depriving the state of military power was clearly a punitive move, also it is important to evaluate that Japanese Constitutional pacifism was part of a broader 20th century project to create "a universal approach to peace." It stands in the tradition of the League of Nations, the pacifist Kellogg-Briand Pact of 1928, and the United Nations.

It is also a thoughtful product of attempts to outlaw the war system in the age of nuclear weapons. And the world of the nuclear space age would be a better place if Japan were to make a firm commitment to spreading its constitutional pacifism. It is exactly in this context that we have the great significance of both keeping Article Nine and the right to live in peace, as well as resisting the dismantling of Article Nine.

Kenji Urata is Professor Emeritus at Waseda University, Tokyo, Japan, and Vive President of International Association of Lawyers Against Nuclear Weapons (IALANA). He has been a professor of constitutional law at Waseda Law School since 1972.

(Copyright Kenji Urata, 2005)

## 日本の立憲平和主義の現代的意義

浦田 賢治 (早稲田大学教授一憲法学)

1947年に施行された平和憲法の改正をめぐる論議は、これと並行した日本の防衛政策をめぐる論争と関連しており、またこの論争によって刺激されている、このように、ある見解は述べている。ルスト・デミングが言うように、2004年末に出された日本政府の第3次防衛計画大綱とその諸勧告は、進行中の憲法論議に影響を与えるだろう。その焦点は、(1)現存する自衛隊を完璧に正統化する必要であり、(2)集団防衛の諸問題であり、そして(3)防衛政策の将来の方向である。(\*1)そう考えるなら、われわれ日本の人民は、憲法第9条を解体する過程の真只中にいる。だがいまなお、この変化を確実に予測することには重大な障害が横たわっている。(\*2)

しかしながら、ルスト・デミングの憲法第 9 条と日本防衛政策に関する国策中心 志向の意見は、論争の標的である。第 3 次防衛計画大綱および今後改正され て姿をあらわす憲法は日米同盟を強化する枠組みを提供すべきであり、しかも 大陸弾道ミサイル、朝鮮半島や台湾海峡での有事支援、さらに海上航路の保護 に関して、両国の相互協力は拡大しそうである (\*3)、このように主張する彼の意 見に対して私は反論したい。

デミングの意見を論駁する私の接近方法を方向づけるために、ここでは一つの文章を引用しておこう。リチャード・タンターのこの主題に関する論述は、問題の本質をついたものであるように思われる。次のように述べている、すなわち「ブッシュ・ドクトリンによる平成の軍事化過程の促進は、日本の安全保障を増大させたというよりも、むしろ減退させたのである。日本は弾道ミサイルー台湾海峡と朝鮮が思い浮かぶ一によって、アメリカと中国の間のあらゆる紛争に技術的に巻き込まれている。」(\*4)リチャード・タンターが言っているように、弾道ミサイルへの参加決定は戦略上長期におよぶ帰結をもたらす。それには、この決定で含意されている殆どまったく終わることを知らない予算

Masaru Tamamoto, "Tokyo's Peace and the American Agenda." New York Times, July 1, 2001. http://taiwansecurity.org/NYT/2001/NYT-070101.htm.
 Ibid.

<sup>9</sup> Ibid.

要求、アメリカの頭越しに弾 道ミサイル技術を探求することの合法性、そして 発射制御の問題である。しかし ながら、もっとも重要な帰結は関連技術の政治 的含意から生まれる。(\*5) 弾道ミ サイル、それは中国にたいする構造的な 敵対主義である。(\*6)

私にとって重要なのは、国策中心志向の観点よりは、政治的かつ道義的な観点を考慮することである。リチャード・アーミテージを含むアメリカ人や小泉純一郎が主張してきたような憲法改定は、「政治的かつ道義的な惨禍」(\*7)をもたらすものである。

タマモト・マサルは、次のように書いた。「日本人は、欧州連合に示唆されて、これまで維持してきた憲法的制約を基礎にした国づくりをし、またその憲法原則を アジアの他の諸国に拡大する機会に恵まれている。ヨーロッパは一日本と同じ ように、アメリカの戦略的傘のもとにありながら一ヨーロッパ諸国が共有する防衛 軍をつくる方向にすすみ始めたが、これらの諸国は、そう遠くない過去に、互い に悲惨な戦争を戦ったのだった。日本は今後アジアをひっぱって、ヨーロッパと 同じ方向にすすめることができるかもしれない。」(\*8)

国家から軍事力を奪う憲法をアメリカが日本の押し付けたことは明らかに懲罰 的な意味があったと認めるとしても、それとともに重要なことは、日本の立憲平和 主義は「平和をめざす普遍的方法」(\*9)を創造する広範な 20 世紀の課題の一 部だったと評価することである。この方法は、国際連盟、平和主義者であるケロッグとブリアンが作った 1928 年の条約、そして国際連合からなる伝統のなかに示されている。

日本の立憲平和主義はまた、核兵器時代にあって戦争システムの非合法化を 企図する試みの思慮深い産物でもある。しかも日本がその立憲平和主義を広め るために確固たる関与をなすとすれば、核宇宙時代にある世界はその格好の場 所である。まさしくこの文脈においてこそ、憲法第 9 条と平和的生存権を保持 し、かつ憲法第 9 条の解体に抵抗することは、きわめて重大な意義があるので ある。 註

- 1 Rust Deming, "Japan's Constitution and Defense Policy: Entering a New Era?," Strategic Forum No. 213, November 2004, Institute for National Strategic Studies. National Defense University. http://www.ndu.edu/inss.
- 2 Richard J. Samuels, "Constitutional Revision in Japan: The Future of Article 9," Wednesday, December 15, 2004, The Brookings Institution, Washington, DC. http://www.brookings.edu/fp/cnaps/events/20041215.htm
- 3 Note 1.
- 4 Richard Tanter, "Japanese Militarization and the Bush Doctrine," February 13, 2005. http://www.nautilus.org/fora/security/0442A\_Tanter. html. This essay was adapted from a piece that will be published in Confronting the Bush Doctrine: Critical Views from the Asia-Pacific, edited by Peter Van Ness and Mel Gurtov, published by Routledge, London.
- 5 Ibid.
- 6 Ibid.
- 7 Masaru Tamamoto, "Tokyo's Peace and the American Agenda." New York Times, July 1, 2001. http://taiwansecurity.org/NYT/2001/NYT-070101.htm.

元に戻る

- 8 Ibid.
- 9 Ibid.

#### Abstract

# Cultural · Religious Conflict and Peace Education in the Asia-Pacific Region : Centered on Indonesia and Philippines

Lee, Seung Mi

The purpose of the study was to investigate the realities of peace education in the cultural · religious area of the Asia-Pacific Region. In the case of Indonesia, the data came from interview with peace education programer, educator and participants of NGOs(Baku Bae, Yayasan ART) and UN organization(UNICEF). In the Philippines' case, the documents issued by the peace education organization, Sisilah Dialogue Center, were analysed. Currently the "conflict transformation approach" replaced the "conflict resolution approach" especially in the Asia-Pacific region. Conflict transformation approach focused on the transforming process from conflict to violent conflict, cultural context, and the structure of conflict. Baku Bae's peace building program gave more attention to empowerment the persons who are the persons concerned the violent conflict and enhancement them to subjects of conflict transformation. Yayasan ARTI's peace education transformed the participant' meaning perspective toward everyday violence. In terms of Galtung's structure of violence, ARTI's peace education touched the cultural violence in individual psychology as cultural code. Sisilah Dialogue Center's approach gave the implication of peace education method. According to Freire, dialogue is a practice of integrate thoughts and behavior. UNICEF's psycho-social intervention program implied the limitations as well as significances of trauma healing approach. The significant suggestion of the approach was that the trauma healing should be the prior to peace education in order for the victims to live everyday life free from the fear of violent conflict. But the approach also revealed the limitation that it failed in empowering the persons to have sense of control over their circumstances after the healing program.

Key words: conflict, violent conflict, cultural violence, conflict transformation, conflict resolution, dialogue, meaning perspective transformation, peace education

## 아시아·태평양 문화·종교적 갈등지역의 평화교육 연구1) -인도네시아와 필리핀을 중심으로-

이 승 미 (李承美)

논문요약

본 연구는 아시아·태평양 문화·종교적 갈등 지역에서 실시되고 있는 평화교육의 실태를 현지 연구를 통하여 조사하고 평화교육의 과제를 도출하기 위한 것이다. 연구대상으로 삼은 평화교육은 인도네시아의 시민단체 바꾸배 및 아르띠, 국제기관인 유니세프에서 실시해 온 프로그램이며, 필 리핀의 경우는 실실라 대화센터의 대화를 사는 삶(Life-in dialogue) 접근이다. 인도네시아의 분석 자료는 교육 프로그램 기획자, 교육가 및 참여자를 직접 면담하여 얻었으며, 필리핀의 경우는 기 관 발행자료 등의 2차 자료를 통하여 얻었다. 지금까지 평화교육은 북미권을 중심으로 발달해온 갈등해결(conflict resolution)접근이 패키지화된 프로그램으로 전 세계에 전파되었다. 그러나 아태 지역의 분쟁을 극복하기 위해서는 갈등변형(conflict transformation) 접근의 기본원리를 이해하는 것이 중요하다. 즉 갈등이 폭력적 갈등으로 전환되어 가는 과정에 주목하는 것과 갈등의 구조를 파악하는 것, 분쟁 당사자들의 일상적 관점을 변화시키는 것 등이 그것이다. 바꾸배와 아르띠의 평화교육은 참가자들을 갈등변형의 주체로 세우고, 갈등의 구조를 파악하게 하는 것, 그리고 폭력 에 대한 개인의 의미관점을 전환시키는 것 등을 교육의 기본원리로 강조하였으며, 이것이 실제로 참가자들의 의식 변화에 영향을 미쳤음을 면담을 통하여 확인할 수 있었다. 실실라 대화센터의 대 화접근은 평화교육의 교수학습방법의 탐색에 있어 시사를 얻을 수 있었다. 이는 대화(dialogue)를 사고와 행동이 결합된 실천양식으로 파악한 프레이리의 개념과 일치하는 것이다. 분쟁지역에서 분 쟁으로 인한 심리적 상처의 치유와 회복 접근이 평화회복을 위하여 가장 절실히 요구되는 것이라 할지라도 분쟁 피해자들의 권한부여를 통하여 자신의 삶에 대한 통제감을 증가시키고 갈등변형의 주체로 서게 하는 발달적 접근이 아닌 이상 대증적 치유의 한계를 가질 수밖에 없을 것이다.

■ 주요어: 갈등, 폭력적 갈등, 문화적 폭력, 갈등변형접근, 대화, 의미관점전환, 평화교육

lso restrict the junction that it much it componenting the persons to have sense of ones, aver their incremetances after the best my program.

Key mordy coeffici, cuicas coaffica, cultural teriorica, conflict apasterragatura conflict resolution, dialogue, recausay perspective manufaquement, peace education

1) 이 연구는 한국학술진흥재단의 지원에 의하여 연구되었음(KRF-2002-072-BS2055)

#### 1. 문제제기

21세기 벽두부터 세계를 "테러와의 전쟁"이라는 공포로 몰아넣은 9.11 테러는 사회주의 사회의 몰락이후 장밋빛으로 채색된 세계화에 대한 일각의 시각을 무색하게 하였다. 국내외의 여론은 이 슬람과 기독교 간의 종교 분쟁으로 이 사태를 해석하는 데 초점을 맞추었고, 새뮤얼 헌팅턴의 『문명의 충돌』은 다시 주목을 받았다. 9.11 테러 이후 이슬람 지역에 대한 미국인들의 테러와, 알카에다 조직원으로 의심된다는 이유로 외부의 사찰이나 변호인 접견이 완전히 차단된 채 관타 나모 섬에 억류되어 있는 6,000여 명의 중동인들이 보여주는 바는 진정 이 사태가 종교와 종족간 의 대전쟁으로 보이도록 한다. 테러의 출발은 명확히 중동지역에 대한 미국의 정치·경제·군사적 정책에 대한 반감이었음에도 불구하고, 테러를 감행한 쪽에서도 그리고 이 테러와의 전쟁을 선포 한 미국 쪽에서도 종교와 종족의 이름으로 테러와의 전쟁을 정당화하며 지속시키고 있다.

이 글에서 주목하고 있는 동남아시아의 지역 역시 종족과 종교 간의 갈등이 심화되어 내전을 겪고 있는 나라들이다. 필리핀 민다나오는 모로이슬람해방군(Moro Islamic Liberation Front: MILF)의 투쟁이 여전히 지속되고 있는 가운데 정부의 평화협상 정책은 뚜렷한 대안을 마련하지 못한 채 지금도 정부군과 모로 이슬람 해방군 사이에는 총탄이 오가고 있으며, 인도네시아 말루꾸의 수도 암본에서는 이슬람과 기독교도 간의 유혈충돌이 계속되고 있다. 동남아시아 분쟁지역의 공통분모는 오랜 기간동안의 식민의 역사이다. 50여년 전 2차 세계대전 이후 종말을 고한 세계 열강의 식민지 분할정책이 여전히 분쟁의 씨앗으로 남아 폭력과 갈등을 지속, 심화시키고 있는 것이다. 식민지 시기에 종교는 피식민지 주민의 분할과 통제(divide and rule)를 위하여 정치적으로 악용되고, 개발론에 근거한 탈식민지 경제정책은 식민지 시기의 사회분열을 더욱 강화하여 분쟁을 심화시키고 있다.

이 글의 초점은 내전으로 인한 종파와 정파 간의 권력관계의 변화가 아니다. 오랜 분쟁으로 피폐화된 삶을 이끌어나가는 주변화된 일반 민중들의 삶이다. 식량, 보건, 의료, 교육 등 정치적인 자유와 권리는 물론이고 생존과 복지를 위한 어떤 지원도 국가로부터 받지 못하는 일반 민중들은 소위 모든 폭력에 노출되어 있으며 어떤 사회안전망으로부터 보호받지 못하고 있다. 평화교육의역할을 가늠해보기 위해 이 글에서 관심을 가지는 바는 교육이 일어나는 가장 미시적인 공간인개인 내의 반평화·폭력이다. 이는 오랜 분쟁의 과정 동안 민중들 의식에 뿌리내리게 된 일상화된폭력이다. 우리가 오랜 식민문화와 군사문화로부터 일상의 폭력을 내재화한 것과 마찬가지로, 이들 지역의 민중들 역시 분쟁을 유발, 지속, 정당화하기 위하여 활용된 다양한 문화적 코드, 이데올로기 등에 의하여 "우리와 그들"을 구분 짓고 차별을 정당화하는 다양한 가치규준을 내면화하게되었다.

평화에 대한 갈망을 이해하고자 한다면, 소극적 의미의 평화(negative peace)뿐만 아니라 적극적 의미의 평화(positive peace)까지 고려해야 한다. 당장의 전쟁과 직접적 폭력이 없는 상태를 성취하는 것 또한 크나큰 과제이지만, 이러한 소극적 의미의 평화의 토대임과 동시에 그 지향점은 바로 적극적 평화이다. 적극적 의미에서의 평화는 모든 생명체와 인간의 성장과 사람들 간의 협동적 관계를 가능하게 하는 바람직한 사회적 상태를 말한다. 한 나라 안의 무력분쟁(조직적이고 물리적이며, 직접적인 폭력)이 지속되고 있는 그 뿌리는 바로 구조적 폭력(조직적이기는 하지만 간접적인)이라고 볼 수 있으며, 그 구조적 폭력은 경제적 착취와 정치적 배척의 구조에 의한 것이다.1) 그렇다면 직접적 폭력이 체계적이고 지속적으로 기능할 수 있도록 하는 구조적 폭력은 어떤

<sup>1)</sup> 필리핀에서 평화운동을 위해서 시민사회단체는 이러한 적극적 의미의 평화개념에 근거하여야 한다

험과 과정에 의하여 국민들에게 작동하는가. 구조적 폭력을 최초로 개념화한 갈퉁(Galtung, 1996)의 폭력의 유형학을 따르면, 직접적 폭력(억압)과 구조적 폭력(착취)은 문화적 폭력(종교, 이데올로기, 이론, 세계관 등)에 의하여 정당화되고 그 체제를 유지시킨다.

교육 역시 이 문화적 폭력의 한 도구로 사용될 수 있다. 교육을 이데올로기적 국가기구로 개념화한 알뛰세(Althusser, 1971)에 의하면 교육은 근대국가가 권력을 폭력적으로 행사하는 것을 정당화하는 이데올로기를 전수하는 역할을 자임한다. 이는 국가권력의 핵심에 있는 지배 엘리트 집단의 사적인 동기에 의하여 갈등이 지속되고 심화된다는 것을 갈파한 스튜어트(Frances Stewart, 2003)2)의 논의와 함께 폭력의 기원과 그것의 행사 과정을 올바로 직면하고, 시민사회의 민중들의 관점에서 폭력과 평화, 그리고 평화교육에 대한 연구가 필요함을 역설하는 것이다.

폭력적 갈등의 기원이 권력집단에 의해서 은폐, 왜곡되는 상황에서는 그 처방을 제대로 낼 수가 없다. "폭도들에 의한 국가 전복기도"라거나, 특정 종교집단의 폭력성에 초점을 맞추다 보면, 평화교육은 결국 "그들에 대한 우리의 폭력"을 정당화하고 심화시키는 역할을 하게 된다. 이는 평화연구를 수행하는 사람들이 갈등의 기원을 지나치게 정치적인, 혹은 경제적인, 문화적인 어떤 한요인에서만 찾을 시에도 마찬가지가 될 것이다.

본 논문에서는 현재 분쟁지역에서 실시되고 있는 평화교육의 실태와 그 지향을 살펴보고자 한다. 더불어 폭력적 갈등을 해소하고 폭력의 구조를 변화시키는데 이들이 기여하는 바가 무엇인지를 가늠하고자 한다. 이를 위하여 우선 폭력적 갈등에 대한 이해를 도모하고 이들 분쟁지역에서 종교와 문화가 폭력적 갈등과 어떤 상관관계를 가지며 작동하는지를 밝히고자 한다.

## 2. 연구의 목적과 의의

본 연구는 종교적, 문화적 분쟁을 겪고 있는 필리핀과 인도네시아를 중심으로, 이들 지역에서 실행되고 있는 평화교육의 실태를 파악하고자 한다. 각 분쟁지역에서 실행되고 있는 평화교육의 특징을 분석함으로써 평화교육이 이들 지역의 폭력의 문화를 내면화한 개인의 인식의 틀을 변화시키는 데 어떻게 기여하고 있는지를 밝히고자 한다.

더불어 갈등 및 폭력에 대한 이해를 바탕으로 갈등과 폭력적 갈등의 구분을 시도하고, 이를 통하여 평화교육의 패러다임이 왜 갈등의 해소(conflict resolution)에서 갈등의 변형(conflict trans-formation)으로 전환되어야 하는지를 밝히고자 한다. 그리하여 폭력의 기원을 사회집단 간에 존재하는 모든 갈등으로 이해하고, 모든 갈등을 잠재우고자 하는 것이 또 다른 사회적 억압으로 드러날 수 있음을 논증할 것이다. 이는 단지 평화교육의 성패가 갈등 중재의 성공사례 수로 표현될 수만은 없는 민중들의 삶으로부터의 변화임을 밝히는 것이다.

본 연구는 최대한 분쟁지역의 현지인의 관점에 초점을 두고, 그들의 삶속에서 평화교육이 가지

는 것을 역설한 Teresita Quitos Deles, "Civil Society as Peacemaker" in OPAPP(ed.), The Media and Peace Reporting, 2000. 참조

2) Frances Stewart는 2003년 자카르타의 국제학술회의, 즉 "International Conference on Conflict in Asia Pacific: State of Field and The Research for Viable Solution", pp. 3-8.에서 폭력적인 갈등의 원인은 순전히 문화적인 것도, 정치적인 것도 경제적인 것도 아니며, 이들간의 복합적 상호작용을 살펴야 한다고 주장하였다. 종교 및 종족 간 갈등으로 이해되는 문화적 차이들만으로는 폭력적 투쟁을 설명하는 데 충분하지 않은데, 그 이유는 이러한 불평등과 차이는 다른 요소들, 즉 정치적, 경제적 불평등이 있을 때만 돌출하기 때문이라고 한다. 그리고 전쟁을 설명하는 경제적 가정으로서, 1) 집단적 불평등과 연관된 집단적 동기화, 2) 사적인 동기화, 3) 경제적 실패와 정부의 무능한 업무수행으로부터 유래한 사회계약의 실패, 4) 환경의 악화 등을 꼽았다.

는 의미를 분석하고자 했다는 점에서 문건이나 매뉴얼을 통해서만 알 수 있었던 평화교육의 실태에 더 근접할 수 있다는 강점을 가질 것이다.

아시아 지역의 허브가 되겠다는 우리의 희망은 결코 이들 지역의 분쟁과 그로 인한 전면적인 인권의 유린을 외면하고는 이루어질 수 없다. 더구나 세계유일의 분단국가로서 분쟁 중에 있는 우 리나라의 상황을 되돌아 본다면, 분쟁에 대한 이해와 통일 후 평화교육을 위하여 우리가 얻을 수 있는 시사가 있을 것이다. 더불어 우리나라에서 일어나고 있는 다양한 층위의 폭력(개인, 학교조 직, 사회, 국가)을 평화문화로 전환하는 데 어떤 시각과 접근이 요구되는지에 대한 시사도 아울러 얻을 수 있을 것으로 기대한다.

#### 3. 연구문제

인도네시아와 필리핀의 종교분쟁지역에서 행해지고 있는 평화교육의 실태를 파악하고, 이들 지역의 폭력의 이해와 평화교육의 과제를 도출하기 위하여 본 연구가 답하고자 하는 문제는 다음과 같다.

첫째, 분쟁지역에서 실행되고 있는 평화교육의 특징은 무엇인가?

둘째, 평화교육은 각 지역의 폭력적 갈등을 평화의 문화로 변화시키는 데 어떤 기여를 하고 있는가?

셋째, 평화교육은 구체적인 개인의 삶 혹은 의식에 어떠한 변화를 가져왔는가? 이것이 평화문 화를 건설하는 것과 어떤 관련성을 가지는가?

이러한 연구문제에 답함으로써 우리의 평화교육에 주는 시사는 무엇인지를 논의하고자 한다.

첫 번째 연구문제와 관련하여 연구대상 지역에서 시행되고 있는 평화교육 프로그램을 각각이 지향하는 바에 따라 그 특성을 분류할 것이다. 두 번째 연구문제와 관련하여 평화교육의 성과, 즉 그 사회의 평화문화 정착에 기여한 바를 분석할 것이다. 셋째는 몇몇 평화교육 프로그램에 실제로 참여하였던 사람들과의 면담을 통하여 이들 개인의 삶에 평화교육은 어떤 의미를 가졌는지를 분석하고자 한다.

#### 4. 연구대상 및 방법

본 연구에서 분석대상으로 삼은 평화교육은 필리핀, 인도네시아에서 시행되고 있는 프로그램들로서 시민사회단체(NGO) 및 국제기관에 의해 주도되고 있는 것들이다. 인도네시아의 경우는 연구자가 직접 현지에서 약 1주일간(2004.2.8.~2004.2.14.) 교육 시행자와 참여자를 만나 인터뷰한 내용및 수집 자료에 근거하여 분석하였다. 필리핀의 경우는 전적으로 본 프로젝트에 참여하고 있는 다른 연구자에 의하여 수집된 자료에 의거하여 분석하였다.

이들 지역은 분쟁의 양상만큼이나 시민사회 및 이들에 의해 주도되는 교육의 발달정도 및 형식에서 상이하다. 필리핀은 가장 다양하고 오랜 경험이 축적된 교육프로그램 및 시민사회단체 네트워크를 가지고 있다. 필리핀에서 이루어지고 있는 평화교육은 크게 종교계, 학계, 시민단체, 정부 혹은 이들 간의 연합체에 의한 것으로 나누어 볼 수 있다. 그리고 인도네시아의 경우는 시민단체에 의해 주도되는 교육 프로그램과 국제기관의 후원으로 진행되는 교육 프로그램으로 나누어볼수 있다. 국제기관의 후원을 받는 교육 프로그램의 경우도 지역 시민단체나 지역교육청 등에 의해실행이 되지만, 그 주도권이나 평가에 대한 권한이 국제기관에 있는 경우는 국제기관에 의한 것으로 분류하였다. 지역별로 분석대상이 된 교육프로그램의 특성을 정리하면 다음의 <표 1>과 같다.

<표 1> 지역별 분석대상 평화교육 프로그램

| 지 역      | 단체 특성  | 분석대상 평화교육 프로그램                    |
|----------|--------|-----------------------------------|
| 인도네시아    | CM 70  | 바꾸배(Baku Bae) 운동                  |
|          | 시민사회단체 | 야야산 아르띠(Yayasan ARTI)<br>평화교육프로그램 |
|          | 국제기구   | UNICEF 심리사회적 치유 접근                |
| 필리핀 종교단체 |        | 실실라(Silsilah) 대화운동                |

분석대상 프로그램들을 이를 주도하는 기관의 성격에 따라 구분하면, 분쟁이 표면화되면서 각사회 내에서 자생적으로 조직된 시민사회단체에 의하여 주도되는 것, 예를 들면 인도네시아의 경우 야야산3) 아르띠(Yayasan ARTI), 바꾸배(BakuBae)가 있다. 그리고 국제기관인 유니세프(UNICEF)가 주관한 심리사회적 치유 프로그램(Psychosocial Intervention Project)이 있다. 필리핀의 경우, 다양한 국제적 규모의 교육 프로그램들이 있지만 다른 지역과 비교하여 보다 특징적인 것으로 종교단체에서 실행하는 실실라 대화운동(Silsilah Dialogue movement)을 연구 대상으로 삼았다.

#### 1) 바꾸배

풀뿌리 운동, 즉 '공동체 구성원이 변화하지 않으면 평화란 없다'라는 전제하에 평화운동을 전개한 바꾸배(BakuBae)4)는 1999년 12월 암본 지역에서 기독교와 무슬림 간의 유혈분쟁이 발발하고 난 이후 폐허된 도시에 들어가 운동을 전개한 단체이다. 이는 운동의 이름이면서 동시에 단체의 명칭이다. 이 조직은 주로 대학교수 및 변호사 등 지식인 그룹에 의해 운영되며, 암본 지역의두 종교지도자 간의 대화 및 워크숍을 조직, 운영하였으며, 파괴된 교육 인프라를 재구축하기 위하여 캠프를 통하여 기술교육 및 평화교육을 실시하였다. 한시적으로 조직, 운영하려던 초기의 계획을 수정하여 상시조직인 평화연구소(Peace Building Institute)로 변경되었다. 이 단체에서는 단체 대표인 익산 말릭(Ichsan Malik)을 위시하여 워크숍 및 난민캠프에서 교육활동을 한 실무자를면담하였다.

#### 2) 아르띠

인도네시아의 여러 시민사회단체 중 아르띠를 선정한 이유는 이 조직의 주요 업무가 교육사업에 비중을 두고 있기 때문이다. 이 단체는 1998년 수하르토 정권의 몰락 이후 소위 민주화 바람을 타고 여러 시민사회단체들이 생겨나기 시작할 때 조직된 단체로서 아트마 자야 대학(Atma Jaya Catholic University)의 교수가 주축이 되어 창립되었다. 2000년도부터 2004년 현재까지 평화교육가 교육(trainers' training)을 실시하고 있으며, 인도네시아의 교육부 및 유니세프와도 일을 같이하고 있다.

본 연구자가 면담한 아르띠의 사람들은 첫째, 예전에 이 프로그램에 참여자로 참가하였다가 이 제는 워크숍 진행자로 활동하고 있는 교사, 대학생 및 고등학생, 둘째, 이 프로그램을 참여해 본 경험이 있는 대학생 및 고등학생, 그리고 셋째는 이 단체의 실무자들이다. 이들과의 면담을 통하여 개인의 구체적이고 일상적인 삶에 미친 평화교육 프로그램의 영향을 살펴볼 수 있었다.

#### 3) 유니세프 심리사회 치유 접근

분쟁지역에서 국제기관은 재정 및 프로그램 지원에서 가장 큰 역할을 담당한다. 유니세프는 인도네시아에서 평화교육과 관련하여 가장 적극적이고 활기차게 활동을 전개하고 있었는데, 그 지역의 시민사회단체와 연계하여 평화교육 프로그램을 운영하거나, 지역단체의 교육프로그램이 활성화되도록 재정적 지원을 제공하는 일을 담당하며, 추후연구를 통하여 교육의 효과를 평가하는 일을 담당하고 있었다. 면담을 통하여 알게 된 사실은 분쟁지역의 역량강화를 최우선 순위로 두고, 재정 지원을 효과적으로 하기 위하여 담당직원들이 직접 1주일에서 2주일가량을 현장에 가서 연구를 하고, 그 지역에 필요한 사업들을 정리한 후 재정지원이 이루어진다는 것이다. 평화회복을 위하여 가장 최근에 시작한 사업은 지역에서 서로 다른 지역의제를 가지고 활동하는 활동가를 묶는 네트워크를 조직, 정기회의를 개최하고 지역간의 연대와 지원을 어떻게 해 나갈 것인가를 모색하는 네트워크 사업이다.

본 연구자가 면담한 사람은 평화교육 및 네트워크 사업의 실무자임과 <mark>동시에 심리사회</mark> 치유 프로젝트 평가를 담당한 직원이다.

#### 4) 실실라 대화 센터

필리핀의 경우 실실라 대화센터는 종교 간의 영적대화를 중요하게 생각하며, 많은 종교인들을 대상으로 평화운동을 전개하는 단체이다. 실실라(Silsilha)는 아랍어로 "결속"(chain)을뜻하는 말로서 무슬림과 기독교인 간의 조화로운 삶을 추구한다. 갈등과 분쟁은 단지 정부군과 반군간의 정치적인 협상과 전략으로 이루어질 수 없고, 영적이며 도덕적인 가치관에서의 변화를 통하여 이룰 수 있다는 이념아래, 무슬림과 기독교의 종교지도자들, 일반 종교인들을 위시한 일반 교사 및 정부관료들간의 각종 대화모임 및 명상 워크숍을 실시한다. 이 단체의 경우는 다른 연구원의 면담자료 및 수집자료(기관발행 자료)를 기초로 분석하였다.

본 연구는 문헌자료 분석과 면담방법을 사용하였다. 문헌자료는 주로 1차 현지조사에서 수집한 평화교육 시행 단체의 팸플릿, 교육 프로그램, 교육용 자료, 워크북 등으로 이를 통하여 그 기관의 교육활동의 목적, 교육진행과정, 교육활동의 내용, 기관 운영상의 쟁점 등을 확인할 수 있었다.

그러나 이러한 문서자료로 확인할 수 없는 가장 핵심적인 부분은 교육에 참여하였던 사람들이 이러한 교육활동 속에서 실제로 무엇을 배웠고 느꼈는지, 그리고 그러한 경험이 그들에게 어떠한 의미를 주었는지 하는 점이다. 이를 위하여 연구자는 이 프로그램을 실행하거나 참여하였던 현지인과의 직접적인 면담5)을 실시하였다. 본 연구의 면담에 참여한 주요 정보제공자를 살펴보면 다음과 같다.

<sup>3) &#</sup>x27;Yayasan'은 인도네시아 바하사(Bahasa)어로 시민사회단체, 즉 NGO라는 뜻이다.

<sup>4) &#</sup>x27;BakuBae'는 서로 사이좋게 지내자(be on good terms with each other)라는 뜻을 지닌 바하사이다.

<sup>5)</sup> 연구자가 직접 면담한 지역은 인도네시아이며, <mark>필리핀의</mark> 경우는 문건 및 보고서, 그리고 본 연구에 참여한 다른 연구자의 인터뷰 내용을 분석하였다.

<표 2> 인도네시아 현지조사 주요 정보제공자(key informants)

| 성 명                                  | 개인정보                                                                                       | 평화교육관련 경험                                                                                                                                                      |  |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 익산 말릭<br>Ichsan Malik                | <ul> <li>전 인도네시아 국립대학 교수</li> <li>남성</li> </ul>                                            | <ul> <li>바꾸배 창립자 및 책임자</li> <li>암본지역에서 바꾸배 운동전개</li> <li>현재 평화연구소 소장</li> </ul>                                                                                |  |
| 리나 소피아니<br>Lina Sofiani              | <ul><li>UNICEF의 상근자</li><li>여성</li></ul>                                                   | <ul> <li>Peacebuilding Emergency Unit의         Assistant Project Officer</li> <li>인도네시아 분쟁지역의 단체활동가         간의 네트워크 모임 주관</li> <li>심리사회적 치유프로그램 담당자</li> </ul> |  |
| 람방 트리조노<br>Lambang Trijono           | ● 가자 마다(Gadjah Mada)<br>대학의 "Centre for<br>Security and Peace<br>Studies: CSPS" 소장<br>● 남성 | ●동남아 분쟁연구 네트워크 주도<br>●분쟁연구 및 분쟁지역내 다양한 교육<br>프로그램 실행                                                                                                           |  |
| 메릴 베스따니<br>Meryl Bestani             | • 대학생(컴퓨터공학 전공)<br>• 여성                                                                    | • 이후에 워크숍진행자(facilitator)로 활동                                                                                                                                  |  |
| 다니아 라리<br>빨라티위<br>Dania Rari Pratiwi | <ul> <li>Al-Azhar 무슬림 고등학교<br/>2학년생</li> <li>여성</li> </ul>                                 | <ul> <li>시민사회단체 아르띠에서 주관한 평교육 워크숍 참여자</li> <li>이후 학생 및 교사대상 평화교육 샵에 진행자로 활동</li> </ul>                                                                         |  |
| 에니 로사나<br>Enny Rosana                | • 족자카르타의 솔로(Solo<br>지방 교육청 직원<br>• 여성                                                      | •솔로의 87개 중고등학교 중 40여기<br>학교에서 평화교육 실행 실무자                                                                                                                      |  |

본 연구가 현장 연구에 초점을 두고 있음에도 불구하고 여러 가지 여건상의 제한으로 현<mark>지의</mark> 많은 참가자의 구술자료를 얻지 못한 것이 본 연구의 제한점임을 미리 밝혀둔다.

## Ⅱ. 아태지역의 분쟁 및 평화에 대한 이해

#### 1. 폭력과 갈등의 이해

기아로 인한 질병과 사망은 분명 우리 신체에 가해지는 폭력의 한 양상일 것이다. 흔히 아프리카와 동남아시아의 기아와 가사의 원인을 농토의 황폐화와 식량부족 등에서 찾았으나 최근 라페(Lappé, 1998)는 기아의 원인이 식량부족에 있는 것이 아니라 민주주의의 부재에 있음을 직시하고 있다. 가장 기근이 들었던 해의 방글라데시나 에티오피아에서도 식량은 공평한 분배체계만 갖추었다면 모든 국민이 배불리 먹을 수 있을 만큼 생산되었다는 것이다. 그러나 통계자료를 보면 이들각 지역에서 해당년도에 기아로 죽은 사람은 각각 10만 명(방글라데시, 1974년), 30만 명(에티오피아, 1985년)이었다.

만약 우리가 기아의 원인을 이렇게 농토의 부족과 자연재해, 기술의 낙후 등에서 찾는다면 우리 육체에 가해지는 가장 비참한 폭력인 굶주림을 근절시킬 방안에 대한 탐색이 잘못된 길로 들어설 수 있다<sup>6)</sup>. 라페의 논의를 따르자면, 문제의 핵심은 민주주의의 부재, 그 사회의 부의 분배체

계 및 생산체계에 있다.

이러한 논의는 직접적 폭력의 근간을 떠받치고 있는 그 사회의 구조적 폭력에 대한 이해가 필요함을 시사한다. 구조적 폭력은 전형적으로 정치 영역에서의 억압과 경제영역에서의 착취로 나타나며, 이는 (권력과 재화의) 불평등한 교환관계로 표현되기도 한다(Galtung, 1996).

근래 북미에서 시작되어 세계적으로 실행되고 있는 갈등해결 프로젝트의 과제는 이러한 폭력 (직접적 폭력이든 구조적 폭력이든)을 감소시키고, 평화를 찾고자 하는 노력이라고 말할 수 있을 것이다. 폭력적 구조는 갈등에 기원을 두지만, 모든 갈등이 폭력으로 나아가지는 않는다. 갈등과 폭력적 갈등을 구분하여 이해하고자 하는 시도는 모든 갈등이 폭력으로 나아가지는 않는다는 전 제에 근거한다. 갈퉁(1996)은 평화연구의 과제로서 갈등이 비폭력적이고 창조적으로 변형되는 맥락, 과정을 중요시한다7).

폭력과 갈등에 대한 구분된 시각은 이후 평화교육의 접근 및 과제를 도출하는 데도 중요한 인식론적 기초가 된다. 왜냐하면 사회에 존재하는 모든 갈등을 폭력의 전제조건으로 보고, 이를 해결·해소·해체하려는 평화교육은 폭력의 구조에 접근하지 못하고, 즉시적이고 일시적인 해결만을 가져오기 때문이다.

사회 갈등론적 접근에서 보자면 갈등은 사회에서 일정한 순기능의 역할을 담당한다. 사회 갈등의 기능적 측면에 주목한 학자는 짐멜(Simmel, 1955)과 코저(Coser, 1956)이다. 코저는 사회갈등이사회의 안정과 통합 상태를 유지하는 데 적극적인 기능을 수행하기도 한다는 점을 명쾌하게 지적하면서, 사회구조의 융통성과 경직성의 정도 여부에 따라서 사회 체계 속에서 가치, 이해관계, 권력 등을 둘러싸고 일어나는 갈등은 전체 사회체계의 적응 가능성을 높여준다고 주장하였다.

갈등의 기능을 개인의 심리적 차원에서 이해하기 위하여, 피아제(Jean Piaget)의 발생학적 인식론(1986)과 정신분석학을 살펴보자. 우선 피아제는 인간의 지적능력의 발달을 결정하는 전통적인 요인으로서 자연적인 성숙과 사회적이고 물리적인 경험에 덧붙여 자신의 독특한 개념인 평형화(equilibration)를 주장하였다. 평형화기제는 유기체가 가진 본능적인 것으로 인지적인 갈등(cognitive conflict)이 유발되면 이러한 불평형 상태를 극복하기 위하여 자신의 인지도식(schema)을 변형시키게 된다. 이는 정-반-합의 변증법적인 과정을 겪는데, 기존의 인지구조로서 이해하지못하는 새로운 경험을 접하게 되면 인지적 갈등이 일어나고 이를 극복하기 위하여 인지구조를 변형시키게 되는데 이는 기존의 인지구조를 위계적으로 통합한 더욱 발전된 상태의 인지구조가 된다. 여기서 갈등은 결국 발달을 가능하게 하는 동기적 힘으로 작용하게 된다.

정신분석학자인 호니(Horney, 1991)는 사람들 내부에서 일어나는 모든 갈등이 신경증적 갈등이나 공격적인 것으로 나아가지는 않는다고 지적한다. 그에 의하면 사람들은 갈등이 삶에서 일차적인 문제가 될 때 그것이 주는 어려움에 보다 적극적으로 직면해서 해결하려고 한다. 우리의 삶은 본질적으로 이러한 갈등에 충분히 직면해 갈 수 있는 힘을 갖고 있다는 것이다. 갈등을 자각하고 해결하는 데 어려움을 겪는 신경증적인 사람들로서, 이들은 갈등을 억압함으로써 자신의 소망과

<sup>6)</sup> 우리가 흔히 알고 있는 기아 대처방안은 식량원조나 녹색혁명일 것이다. 물론 식량 원조로써 기아를

궁극적으로 근절할 수 있다고 믿는 원<mark>조단체는 없겠지만, 그야말로 식량원조는 즉각적이고 직접적인 아사를 일시적으로 중단시킬 수 있을 뿐이다. 더구나 기아를 근절시킨다는 명목하에 진행된 녹색혁명은 오히려 생태계를 교란시키고, 더 나아가 가난한 지역보다는 잘사는 지역의 부를 증대시키는 역할을 하고 있다는 비난을 받고 있다.</mark>

<sup>7)</sup> 여기서 갈통은 평화연구의 인식론적 기초로서 다음과 같이 평화에 대한 양립된 두 가지 정의를 제시하였다. 첫째는 평화란 모든 종류의 폭력이 없거나 폭력이 감소된 상태이며, 둘째는 평화란 비폭력적이고 창조적으로 갈등이 변형된 상태를 말한다. 첫째 정의는 우선적으로 폭력에 관한 연구를 요청하며, 두 번째 정의는 갈등이 어떻게 비폭력적으로 변화되는가에 대한 이해를 이끌어낸다. 갈통은 이책에서 두 번째 정의가 더욱 역동적으로 평화를 이해할 수 있는 이론적 가정이라고 전제하였다.

느낌마저도 자각하지 못한다.

갈등이 없다는 것은 표면적으로 드러나지 않는다는 것을 의미할 뿐이지 근원적으로 근절시킬수는 없는 것이다. 즉 개인 내에서나 사회 내에서나 갈등을 억압(심리적으로는 방어기제로서, 사회적으로는 물리력으로)함으로써 의식되지 않는 것일 뿐이다. 중요한 것은 사회갈등론자나 인지발달론자가 지적하듯이 갈등을 통합과 발달의 동인으로 삼는 것이다. 갈등을 창조적이고 대안적인 것으로 변형시키는 것이 바로 앞서 지적한 보다 역동적인 평화연구의 패러다임이며, 북미권의 갈등해소(conflict resolution) 평화교육 프로그램의 대안으로 등장하는 갈등변형(conflict transformation) 프로그램의 기본 아이디어이다.

그렇다면 분쟁지역에서 갈등이 폭력으로 발전하고, 그러한 폭력이 영속화·정당화되는 과정은 어떻게 진행되는가? 그러한 폭력적 갈등상황에서 일상적 삶을 영위하고 있는 사람들의 심리적 특성은 어떠한가? 다음 절에서는 이러한 물음에 답함으로써 폭력의 문화를 평화의 문화로 변화시키기 위한 교육의 방향성을 가늠해보고자 한다.

### 2. 종교 및 이데올로기에 의한 폭력의 정당화 과정

필리핀 민다나오 지역에서는 모로 무슬림 반군과 카톨릭 정부군 간의 무장충돌이 연일 계속되고 있으며, 인도네시아에서는 최근 암본 지역에서 무슬림과 기독교도 간에 유혈폭동이 있었다. 그리고 스리랑카에서는 불교도와 기독교도 간의 유혈폭동이 계속되면서 최근 불교도에 의해 뭇매를 맞아 죽은 기독교 목사의 이야기가 뉴스를 타고 전파되기도 하였다.

이는 현재 아시아뿐만 아니라 세계 전역에서 들뀷고 있는 무장폭동의 근원이 종교 간의 갈등인 것처럼 보이게 한다. 종교는 세계관과 가치관의 표현일 뿐만 아니라 삶의 양식을 결정짓는 중요한 요소이므로, 종교관의 차이는 세계관의 차이, 가치관의 차이, 삶의 양식의 차이를 가져올 것이라는 점은 분명하다. 그러나 다르다는 것이 갈등을 곧바로 야기하지는 않으며, 갈등은 앞서 논의한 대로 곧바로 폭력으로 나아가지도 않는다.

현지인의 인터뷰에서 드러나듯이 사람들은 분쟁의 원인을 종교라고 생각하고 있다<sup>8)</sup>. 그러나 만약 우리가 이들 지역의 식민지 정책과 식민지 이후 개발정책 과정에서 정부가 분할과 통제 (divide and rule)의 통치과정으로서 어떻게 종교집단을 악용했는지를 들여다본다면 종교와 폭력 간의 관계를 달리 볼 수 있을 것이다.

1542년 필리핀을 정복한 스페인은 모로 무슬림을 통치하기 위하여 카톨릭을 포교하고, 개종을 종용하면서 모로인들의 종교를 억압하였다. 스페인 통치가 거의 끝나갈 무렵 웨일레르(Valeriano Weyler) 총독은 한 비밀문건에서 "종교는 루손과 비사야스 지역에서는 마땅히 이용되어야 할 수 단이며, 이를 위하여 성직자들의 필요성이 정당화 된다"라고 쓰고 있다(John Schumacher, 1973; 김성철, 2000 재인용). 선교활동과 식민정부는 서로 맞물려 있으며, 따라서 선교사들의 활동은 식민당국의 정책을 대변하고 전달하는 역할을 담당한다. 이러한 정치권력을 행사하고 정당화하기 위하여 종교가 이용되는가하면, 경제적 동기화에 의해서 종교가 악용되기도 한다.

미국 식민지 시기를 거치면서 민다나오 지역의 경제개발을 위하여 미국은 이 지역의 농산자원, 광산, 원목들을 닥치는 대로 갈취하여 갔는데, 이런 과정에서 필요한 노동력을 공급하기 위하여 시작된 이주정책과 토지소유 정책은 크리스찬 필리피노와 모로에 대하여 차별적으로 시행되었다. 예를 들면 모로인들에게는 조상전래의 땅을 인정하지 않으면서, 이주해 온 크리스찬에게는 24핵타까지, 그리고 모로는 10핵타까지 소유할 수 있도록 소유한도를 차별적으로 제한하였다. 동시에 다국적 기업들은 이 땅으로 줄기차게 밀고 들어왔으며<sup>9)</sup>, 이러한 기업활동으로부터 경제적 이윤을 챙기려는 사람들이 늘어나면서 이 지역의 모로들은 땅의 주인에서 사회의 소수자, 주변인으로 밀려나고 말았다. 이러한 특정 종교집단을 정책 수행의 도구로 삼으면서, 다른 특정 종교와 종족을 대상으로 한 폭력적 지배현상은 이들의 절망적인 상실감과 고통, 생계를 유지할 수도 없는 극한의 궁핍 상태를 만들어 내었으며 이는 정부군에 대한 보복심과 반감을 증폭시켜 모로이슬람해방군과 같은 종교를 중심으로 한 무장반군이 탄생하는 계기가 되었다.

종교를 중심으로 한 문화가 폭력을 정당화하는 기능을 수행한다는 갈통의 '문화적 폭력'의 개념을 빌면, 종교를 위시한 이데올로기, 주류이론, 세계관 등은 한 사회에서 자행되고 있는 직접적 폭력과 구조적 폭력을 유지시키고 정당화한다. 예를 들면 차별(discrimination)은 특정 집단에 대한 구조적 폭력이며, 이를 정당화시켜주는 편견(prejudice)은 하나의 문화적 폭력으로서 사람들의 세상에 대한 관점과 가치관으로 내재화되어 있다.

일반적으로 문화적 폭력으로부터 구조적 폭력을 거쳐 직접적인 폭력으로 향하는 인과적 흐름은 확인이 가능하다. 문화는 우리를 착취나 억압을 정상적이고 자연스러운 것으로 보도록, 또는 그것들을(특히 착취를) 전혀 보지 못하도록 전도하고 가르치고 훈계하며 충동질하고 무디게 한다. 그러면 구조적인 폭력이 강철 새장(iron cage)에서 벗어나기 위해 직접적 폭력을 이용하려는 노력과 그 새장을 그대로 유지하기 위해 보복적 폭력을 사용하려는 노력이 폭발하게 된다... 사실상 지배 엘리트들이 제멋대로 행사하는 문화적 폭력의 주된 형태는 유리온실 안에서 안주하지 않고 강철 새장에서 벗어나기 위해 최초로 돌을 던진 구조적 폭력의 희생자에게 '침략자'라고 낙인을 찍음으로써 비난하는 것이다(Galtung. 1996: 420-421).

제도화된 폭력적 구조와 내면화된 폭력적 문화는 직접적 폭력과 더불어 장기간에 걸친 복수전처럼 반복되고 장기화되고 의식화되려는 경향이 있다. 이는 폭력간의 악순환인 것이다. 기독교, 이슬람교 등을 포함하여 많은 종교에 내재해 있는 선과 악의 이분법적인 사고는 결국 악한 것에 대한 폭력(사탄에 대한 웅징, 신성한 전쟁을 일컫는 지하드 등)을 정당화한다. 이 때 어떤 집단을 선악의 이분법 내에서 악을 대표하는 집단으로 삼을 것인가는 사회사적 배경위에서 정치적, 경제적 필요에 의존한다.

개인의 심리적 차원에서 이러한 과정을 이해하기 위하여 반사회적인 행동(antisocial behavio r)<sup>10)</sup>의 특징을 분석한 깁스(Gibbs, 2003)의 논의를 따라가 보자. 깁스는 반사회적 인간의 전형적인 특징을 3D로 요약하였는데, 첫 번째는 도덕 판단 능력에 있어 발달적 "지체"(Delay), 둘째는 자기 만족적인 인지적 "왜곡"(Distortion), 그리고 셋째는 사회적 기술의 "결함"(Deficiency)이다. 이 세 가지 문제 중 가장 심각한 것으로서 인지적인 왜곡을 꼽고 있는데, 이것은 자신의 폭력적 행동을 정당화하기 위하여 반사회성의 사람들이 사용하는 다양한 심리적 기제이다.

공격의 희생자를 오히려 가해자("그러한 행동을 불러일으켰다")로 보고, 자신의 공격적 행동을

<sup>8)</sup> 아시아태평양 국제이해교육원. 2003. "아·태 분쟁지역 현장조사 결과 워크숍 자료집". 이는 학진의 연구과제인 "아·태 분쟁지역 문화·종교적 갈등과 평화교육에 관한 연구" 수행 중 1차 현지조사 결과를 보고한 것으로서, 인도네시아 현지조사 중 제보자(informant)로 참여한 시나가 목사와 Maluku Media Center의 취재기자를 인터뷰한 내용이다.

<sup>9)</sup> 미 식민지 시기 민다나오를 중심으로 한 모로랜드에 들어온 미국의 다국적 기업은 Dole, Del Monte, Cargill, Union Carbide, Ford, Good Year Tire, Goodrich Rubber 등이 있으며(김성철, 2000), 이들 기업이 자행한 토지의 황폐화는 식민지이후 마르코스 독재정권의 개발정책까지로 이어지며 계속되었으며, 현재도 몇몇 기업은 이 지역의 자연자원을 지배하고 있다.

<sup>10)</sup> 여기서 반사회적 행동이란 살인, 상해, 강도 등의 공격적 행동을 일컫는다.

정당화한다거나, 희생자를 악의적 의도를 가진 사람으로 보고 자신을 정당한 심판자로 영웅시한다거나, 공격의 희생자를 몰개성화함으로써 그들을 사회의 쓰레기이며 해충이라고 라벨링함으로써 자신의 공격행동을 정당화한다. 이는 이데올로기적인 "복종의 범죄"하고도 관련된다. 역사적으로 자행된 대량학살의 과정에서도 이에 동조하고 방조한 사람들에게서 찾아볼 수 있는 심리적 현상이다.

이 글에서 평화교육의 과제를 도출하기 위하여 문화적 폭력에 주목하는 이유는 다음의 두 가지이다. 첫째는 문화적 폭력은 의식적이고도 무의식적인 내면화 기제를 통하여 의식의 심층에 깊이 침투해 들어간다는 것이다. 아프리카에서 미국으로 팔려 간 수많은 노예들이 선상에서 그리고 신대륙에서 직접적 폭력으로 맞아 죽었다. 이러한 직접적 폭력과 노예제도라는 구조적 폭력은 사라졌지만, 우리들 내부에 이들에 대한 편견(문화적 폭력)은 깊이 자리잡고 있어 언제든지 이들에 대한 차별(구조적 폭력)을 정당화하는 기제로 사용된다는 것이다. 둘째는 교육은 바로 인간의 의식에 변화를 가져오게 하려는 시도라는 것이다. 그러므로 평화교육이 사람들의 내면에 뿌리내리고 있는 폭력의 문화를 직면하고 이를 평화의 문화로 바꾸어내지 않고서는 성공할 수 없다는 것이다.

그러나 사회적으로 "교육"이 어떤 기능을 담당하고 있는가를 생각해보면 평화교육을 위해 이두 가지 문제에 천착하기란 쉽지 않음을 알 수 있다. 그것은 교육이 바로 그 폭력의 문화를 전수하는 역할을 담당하기 때문이다.

문화재생산 이론을 정립한 부르디에에 따르면 교육은 위계적인 사회질서에서 만들어진 비가치 중립적인 정보를 정당한 것인 양 학생들에게 주입함으로써 기존 사회질서를 정당화한다. 그리고 이를 통하여 이 질서를 안정적으로 재생산한다. 그는 교육의 재생산 기능을 상징적 폭력으로 보고, 이를 위한 이론적 토대로서 교육의 두 가지 자의성이라는 명제를 내 놓았다.

첫째, 객관적인 측면에서 볼 때 모든 교육행위는 자의적인 권력을 통해 문화적 자의성을 주입하는 것이며, 이런 의미에서 그것은 상징적 폭력(violence simbolique)이다... 둘째, 사회 구성체를 형성하는 집단이나 계급들 사이에 권력관계가 존재하는데, 이 관계는 권력의 토대기능을 하면서 교육 영역에 독자적인 의사소통 관계를 확립시킬 수 있는 조건이다. 다시 말해서 이 권력관계는 자의적인 주입양식(교육양식)에 따라 문화적 자의성을 제공하고 주입할수 있는 조건이다. 이러한 의미에서 교육행위는 상당히 객관적인 내용을 지닌 상징적 폭력이다(Bourdieu & Passeron, 1970: 21-23).

이러한 상징적 폭력을 행사하는 권력은 모두 자신의 힘의 토대인 권력관계를 은폐한 채 의미를 부여하고, 거기에 다시 정당성을 부여하는 권력이다. 이 권력은 이를 통해서 권력관계에 자신의 고유한 힘인 상징적 권력을 추가하게 된다.

식민국가들이 특히 유화정책 기간 동안 교육에 주도권을 가지고 교육개혁을 감행하는 것은 바로 교육이 지배집단의 가치를 체계적이고 광범위하게 전수하는 도구이기 때문이다. 이는 스페인의 필리핀 통치 시절, 총독부가 교육을 통하여 "더럽고 야만적인"무슬림 문화를 일소하고 서구문화로 대표되는 카톨릭의 이념을 훈육하려고 했던 데서도 찾아볼 수 있다.

교육은 이러한 상징적 폭력의 전수를 통하여 기존의 질서를 유지하고 체제를 정당화하기 위한 이데올로기적 기구<sup>11)</sup>임과 동시에, 기존의 권력관계를 변화시킬 수 있는 대안적 헤게모니를 창출해 야 하는 이 두 가지 모순적인 역할을 다 떠맡고 있다.

11) 이러한 논의는 마르크스주의자들의 교육이론에서 자주 언급되는 데, 가장 대표적인 학자로서 Louis Althusser, For Mark(New York: Vintage Books, 1969); S. Bowles and H. Gintis. Schooling in Capitalist America(New York: Basic Books, 1976) 등이 있다.

#### Ⅲ. 아태 분쟁지역의 평화교육

#### 1. 갈등변형의 주체로 서기

폭력적 갈등이 극심했던 아체, 파푸아, 삼핏, 말루꾸, 뽀소를 비롯한 인도네시아 전역에서 1998년 10월부터 2001년 9월까지 3년 동안 유혈분쟁으로 사망한 인도네시아인은 1만 8,910명에 달한다. 그런데 이중 폭력적 갈등이 가장 극심했던 말루꾸의 경우 사망자 수는 9,753명이었다. 이들 사망자가 인구 30만 명 정도 밖에 되지 않는 작은 도시 말루꾸의 암본에 집중되어 있다(Ichsan Malik, 2003)는 점을 감안한다면 암본 지역의 유혈분쟁이 남기고 간 상처는 가히 상상을 불허한다.

그러나 어이없게도 이러한 폭력적 갈등의 발단은 1999년 1월 한 회교도 청년과 기독교도인 택시 운전사의 개인간 싸움이었다. 사소한 시비가 1만여 명의 사망자를 낸 유혈분쟁으로 비화한데는 종교를 도구화한 정치, 군사, 경제적 권력이 그 이면에 있었던 것이다. 폭력적 갈등의 발발 이 후 2000년 4월부터 2003년 1월까지, 암본에서 풀뿌리 평화운동을 전개한 바꾸배의 대표는 말루꾸에 대하여 다음과 같이 말한다.

"말루꾸에는 돌 하나도 종교와 관련되어 있습니다. 여기서는 길도 그리고 강의 물고기도 종교와 관련되어 있지요. 예전에는 마을이 종교집단별로 나누어져 있었지만, 서로 잘 어울려 살았습니다<sup>12)</sup>. 그런데 정치적·군사적 권력이 '거대국가(big country)' 건설을 위하여 종교를 하나의 도구로 악용하였지요<sup>13)</sup>. 종교와 인종은 아주 민감하며 누구든 손상받기 쉬운

<sup>12)</sup> 이는 말루꾸(Maluku) 사회의 전통적인 종교집단 간 사회통합 기제인 "펠라 간동(Pela-Gandong)"을 뜻하는 것인데, 여기서 펠라(Pela)는 무슬림 마을(Negeri Salam)과 기독교 마을(Negeri Sarani) 간에 서로 싸우지 말자는 일종의 사회계약에 기초한 것으로서 이들 종족 및 종교적 공동체 간의 관계를 의미한다, 또한 간동(Gandong)은 가계와 같은 혈통집단에 근거하여 서로 다른 종족과 종교 간에 다리를 잇는 사회적 관계를 의미하는 것이다(Pieter Tanamal & Lambang Trijono, 2004).

<sup>13)</sup> 말루꾸 암본 사태를 이슬람-기독교 간의 종교 갈등으로 이해하고 있지만, 갈등의 원인에 대해서는 실제로 아주 다른 시각들이 존재한다. 면담자료에서 제보자가 말한 거대국가의 건설이란 1950년대 네덜란드로부터 독립을 이루고 난 이후 지역 및 국가차원의 정치엘리트 집단이 신질서 체제(New Order Regime)하에서 말루꾸를 경제 중심지로서 성장시키려는 의도 하에 다양한 종족들의 이주정 책을 활성화한다. 이때 이주해오는 대표적 종족인 부기스, 부토니즈, 마카싸(Bugis, Butonese, Makassar: BBM)들과 원주민들 간의 사회적 경제적 불평등이 심화되기 시작한다. 그런데 공교롭게

주제이지요."(익산 말릭)14)

#### 가) 갈등의 구조를 파악하기

바꾸배는 기본적으로 평화운동에 있어 갈등변형의 접근을 취하고 있다. 즉 갈등의 변형과 지속가능한 평화로 가는 접근방법은 기존의 장기적인 안목을 가지지 못한 채 폭력적 갈등의 종결, 해결에만 관심을 두어서는 안 된다. 갈등을 일으키게 한 근본적인 원인을 언급하지 않거나 분쟁의당사자 중 어느 한편에 부당한 해결책은 종국적으로 그것이 지속가능하지 않음을 스스로 드러내게 된다. 반면 갈등변형 접근은 분쟁 당사자 모두의 불만과 요구, 문제점을 인식하는 것을 목표로한다. 이 접근은 어떻게 하면 폭력적 갈등이 빨리 종식되고 해결되는가에 초점을 맞추기 보다는 갈등이 폭력으로 발전되어 가는 "과정"에 초점을 맞춘다. 그러므로 불평등과 부정의가 양산하는 구조적인 문제에 관심을 기울이며, 이 문제를 해결하기 위한 대안적인 방법을 제안한다 (International Alert, 1996).

"많은 국제적인 단체들이 말루꾸에서 평화운동을 했습니다만, 대부분 원조지원 활동이었습니다. 분쟁의 당사자들이 분쟁의 진짜 원인을 보고, 이를 앞으로의 평화건설에 교훈으로 삼아 지속가능한 평화를 이루기 위해서는 분쟁의 당사자들을 만나게 하는 것이 필요하였습니다. 그래서 스스로 갈등을 변화시키는 주체(agent)가 되어야지요. 이는 평화운동이든 평화교육이 이론으로서 접근하는 것이 아니라 그 사회문화적인 맥락에 근거하고 있을 때 가능합니다."(익산 말릭)

그래서 바꾸배는 갈등의 근본구조를 파악하고, 제3자인 분쟁의 '해결자'간의 대화가 아니라 분쟁당사자이면서 분쟁의 '피해자'들 간의 대화를 주선하였다. 바꾸배는 비판적 워크숍(critical workshop)<sup>15)</sup>이라는 자리로 이들 피해자 간의 대화자리를 마련하였다. 갈등에 대한 비판적 성찰과 능력을 발달시키기 위한 매개체 혹은 그 과정이 바로 이 워크숍이다(Ichsan Malik, 2003).

워크숍은 처음에 무슬림과 기독교 대표 각 6인으로부터 시작하였다. 두 번째 워크숍에는 각 20 명씩, 그리고 세 번째 워크숍에서는 각 50명씩이 참여하였다. 이러한 과정을 통하여 서서히 그러나 확실히 두 집단 모두 분쟁의 희생자라는 연대감을 키워갔으며, 종교의 다원성을 넘어 개인의 다원성을 인식해가는 것이 보였다. 그러나 처음 이 워크숍이 개최되었을 때의 위기감은 이러한 워크숍을 개최하는 것만으로도 위험부담이 얼마나 컸었는지를 알 수 있게 해준다.

우리는 분쟁이후 분쟁을 종식하고 평화를 되찾기 위한 노력의 첫 번째 단계로 비판적 워크숍(critical workshop)을 개최하였습니다. 말루꾸에서 분쟁 이후에 종교문제를 직접 다 룬 단체는 저희가 유일하지요. 문제를 직면한 만큼 위험부담도 그만큼 컸습니다. 워크숍에 각 종교집단의 지도자 6명씩 12명이 참석하였는데, 총이나 무기를 소지하고 오기도 할 정도

도 원주민들은 기존 네덜란드 식민지 시기에 경제적, 사회적 기득권을 가진 기독교집단이었으며, 이주해온 이들은 이슬람인들로서 사회적 재화를 둘러싼 갈등이 수하르토 정권의 몰락 이후 사회체 제가 느슨한 틈을 타고 종교의 이름으로 불이 붙기 시작한 것이다.

- 14) 2004년 2월 10일 실시한 바꾸배 운동 대표 익산 말릭과의 면담자료
- 15) "비판적 워크숍"은 갈등해결의 단계 중 초기단계로서 사회내 집단 간의 힘/권력이 불평등하며, 갈등에 대한 인식이 낮을 때 취할 수 있는 접근으로서, 이러한 단계적 접근에 대한 아이디어는 바꾸배의 대표 익산 말릭이 말하듯 Adam Curle(1971)로부터 나왔다. 이에 대한 자세한 논의는 이 글의논의부분을 참조하기 바란다.

로 서로간의 분노와 증오가 컸었어요. 그러나 20일간의 워크숍이 지나고 난 다음 상호신뢰가 형성되기도 하였어요. 마을에서는 대표로서 이 워크숍에 참여하는 것을 모두 반대하였으며, 어떤 대표의 집은 공격당하기도 하고, 워크숍이 끝나고 난 다음 그 대표는 감금되기도 하였다고 해요. 그러나 이 워크숍 이후 사람들이 자기들의 갈등문제의 근원을 조사하기 시작하였어요. 그게 가장 큰 성과이지요. 그러나 아쉽게도 지역에서의 반발이 너무 심하였기때문에 첫 워크숍에 참여한 사람들 중 5명만이 그 다음에도 계속 나와 위원회를 구성하고 다음 워크숍의 진행자(facilitator)로 활동하였습니다(익산 말릭).

바꾸배는 이러한 분쟁의 당사자들이 주 참가자가 된 워크숍으로부터 시작하여 사회 중간리더 집단인 교육가, 법률가, 마을의 족장 등을 대상으로 한 갈등변형 워크숍(trans-conflict workshop)을 개최하였다. 중간 리더집단과 풀뿌리 지도자 집단을 대상으로 한 수많은 워크숍은 갈등의 변형을 위해 바꾸배가 가장 우선권을 둔 것이 바로 행위자의 변형(actor transformation) 임을 알 수있게 한다.

다음에서는 이 갈등을 변화시키기 위한 다양한 방식, 즉 행위자의 변형, 법의 변형, 이슈의 변형 등 갈등 이후(post-conflict) 갈등의 구조를 변화시킴으로써 지속가능한 평화를 이룩할 수 있는 접근에 대하여 살펴보도록 하자.

#### 나) 행위자의 변형을 통한 갈등변형

갈등변형에서 가장 중요한 측면은 갈등의 역동성에서 그러한 변형이 어떻게, 어디에서 일어나는가 하는 것이다. 갈등의 변형은 여러 가지 방식으로 일어날 수 있는 데 이를 5가지 방식으로 정리하면 다음과 같다(Panggabean, 2004).

첫째, 행위자의 변형(actor transformation)을 통해서이다. 갈등상황에서는 흔히 새로운 지도자가 부상하기도 하고, 지도자가 정책의 방향을 재조정하거나 추구하는 목표를 수정, 폐기하기도 하며, 완전히 다른 관점을 채택하기도 한다. 그러나 정치지도자들만의 변화만이 중요한 것은 아니다. 갈등변형의 이론적 틀을 제공한 레드락(John Paul Lederach)에 의하면 행위자의 변형이 엘리트 수준에서만 필요한 것이 아니다. 이는 중간리더, 그리고 더 나아가 풀뿌리 민중의 수준에서도 그 변형이 요청된다고 강력히 주장한다(Lederach, 1998).

둘째는 이슈의 변형(issue transformation)을 통해서이다. 이슈변형은 갈등의 이슈가 해결가능한 것으로 재조정되어야 함을 의미한다. 예를 들면 지방정부와 중앙정부간의 갈등을 종족, 종교, 지역적 갈등 등의 정체성의 이슈라고 보기보다는 이를 참여와 부의 분배 문제로 변형시킴으로써 해결의 심마리를 찾아나가는 것을 의미한다.

셋째는 법의 변형(rule transformation)이다. 이는 게임의 규칙이 변화하고, 갈등 당사자들의 관계를 규정하고 통제하는 규준이 변화될 때 일어난다. 선거법의 개정을 통하여 종족간 연대를 강화시키는 것이나 중앙-지방정부간의 관계를 규정하는 법률을 개정함으로써 관계를 개선하는 것 등을 예로 들 수 있다.

넷째는 구조 혹은 맥락의 변형(structure or context transformation)을 통해서이다. 이는 당사자간 전반적인 관계의 구조와 관련된다. 미알(Miall) 등의 구분에 따르면 구조적 변형은 소위 "맥락의 변형"이다. 그들은 구조적 변형을 갈등 당사자 간의 권력관계의 변화를 언급하기 위하여 사용하였다. 그들은 "갈등의 구조는 갈등을 구성하는 행위자, 이슈, 그리고 양립할 수 없는 목표와관계들의 세트이다. 만약 갈등을 일으키는 원인이 갈등의 당사자들이 작동하는 관계의 구조에 있다면 이 구조의 변화는 갈등을 해결하는 데 있어 필수적인 것이 된다(Miall, et. al., 1999). 한 사회 내에서 불평등한 집단들 간의 관계를 변화시키는 하나의 전략은 바로 권한부여(empowerment)

이다.

다섯째는 개인과 집단의 변형(personal and group transformation)을 통해서이다. 변화는 개인의 수준에서도 일어나며 이는 정신적이고 심리적인 화해의 문제를 다룬다. 만약 증오에서 용서로, 고통에서 치유로의 정신적인 변화가 있었다면 그 이전에 적대적이었던 집단들 간의 새로운 관계가 형성될 수 있다. 개인적인 변화와 집단의 변화는 정체감, 심리적 외상, 슬픔, 자기존중감 등과 관련된 변형의 심리적 과정들이다.

팽가빈(Panggabean, 2004)은 종교적이고 종족적인 갈등의 변형은 상기 다섯 가지 어느 한 차 원에서도 일어날 수 있는데, 일반적으로 한 가지 방식에 초점을 맞추는 것은 그러한 변화가 다른 수준의 변화를 이끈다는 것을 가정하기 때문이라고 한다. 이러한 관점에서 보자면 바꾸배는 앞에 서도 지적한 바와 같이 행위자의 변형을 갈등변형의 매개로 삼은 운동이다. 더불어 분쟁의 당사자 뿐만 아니라 교육가, 법률가, 기자 등의 집단을 목표로 한 워크숍은 단기적인 분쟁의 해결에 초점 을 맞추기 보다는 갈등이 폭력적으로 발전하게 된 과정에 초점을 두고 폭력적 갈등의 사회적 맥 락, 혹은 구조를 변화시키기 위한 노력으로 보인다.

바꾸배는 한 사회의 집단들 간의 관계구조가 불평등하다면 당사자는 그들 사이에서 일어나는 갈등을 변화시킬 수 있는 주체가 될 수 없다고 주장한다. 갈등의 맥락을 변형시키고, 이러한 갈등 변형의 주체가 되기 위해서는 앞서 미알(Miall) 등이 지적한 바와 같이 권한부여가 필요하다.

여기서 자신들이 바꾸배를 풀뿌리 운동이라고 규정한 근거가 드러난다. 바꾸배는 말리노 평화 협정16)이 의미를 가지기 위해서는 민초들이 협상가능할 만큼의 권한을 부여받지 않고서는 불가능 하다고 가정하였다. 그래서 여성, 청소년, 농민, 마을족장, 난민 등의 민중들을 한 축으로 하고 종 교집단의 지도자, 법조인, 언론인, 교육가 등의 지식인 집단을 다른 축으로 하여 마치 씨실날실로 직물을 짜는 것 같이 평화협상의 당사자가 될 수 있도록 권한부여 작업을 해 나갔다. 청소년을 대 상으로 한 워크숍17)은 말루꾸 갈등의 역동성을 바로 보고, 평화의 과정으로 이끌기 위한 노력에 초점을 두었었는데, 워크숍진행 중 참가학생들을 통하여 알게 된 흥미로운 사실은 이들은 대부분 정치 엘리트나 종교집단의 엘리트들이 자신의 사적이익을 위하여 선전선동하는 내용들을 모두 진 실로 믿고 있었다는 것이다. 그래서 교육가를 위한 워크숍에서는 유혈분쟁으로 파괴된 학교시설, 교사화츳 등의 교육인프라 재구축 이외에 말루꾸의 전통과 역사를 교육함으로써 갈등의 원인을 학생들이 바로 알도록 하는 것의 중요성을 함께 논의하였다. 더불어 바꾸배는 대중매체의 중요성 에도 주목하였다(The Jakarta Post, 2003.10.27.). 언론은 바로 일반대중을 대상으로 한 평화교육의 증요한 매체가 되기 때문이다. 말루꾸의 분쟁을 다룰 때 단지 "피와 폭력" 등의 선정적인 뉴스 혜 드라인을 뽑고, 주로 엘리트 집단의 인터뷰 기사를 싣는 대신 희생자의 관점에서 분쟁을 보는 기 사, 그리고 분쟁이 일어난 진정한 원인과 그 결과에 대한 기사가 평화정착을 위하여 필요함을 역 설하였다.

바꾸배의 활동을 통하여 정부의 협약적 접근이나 정치지도자들 간의 협상만으로는 폭력적 갈등의 종식이 불가능함을 알 수 있다. 그 사회의 정치적·종교적 지도자를 포함하여 지식인 계층, 그리고 일반 민중들 모두가 폭력적 갈등을 해결하기 위한 주체가 되어야 하며, 갈등변형의 주체가되기 위한 권한부여가 바로 갈등변형을 위한 교육이며, 시민단체의 주 과업이 됨을 알 수 있다.

#### 2. 대화(Dialogue)를 통한 대상과의 관계 맺기

사회변혁을 위하여 개인의 변혁을 강조하는 실실라 대화단체(Silsilah Dialogue Center)의 대화를 사는 삶(Life-in-Dialogue)은 평화운동의 또 다른 접근이다. 이들은 대화를 통하여 신과, 자신과 상대방과 모든 자연의 생명체와 관계 맺기를 시도한다. 실실라가 아랍어로 "연결"(chain)이라는 뜻을 가진 말이라는 점을 상기한다면, 대화는 증오와 보복의 대상이었던 타자와의 관계맺기 방식인 것이다. 평화교육의 방법으로서의 대화는 분쟁의 당사자간의 평등한 관계속에서 상대방의 역사, 종교, 문화에 대하여 경험나누기를 하는 것이다.

실실라 대화단체의 소장인 세바스티아노 신부(Fr. Sebastiano D'Ambra)는 평화에 이르는 하나의 통로로서 "대화의 영성"(spirituality of dialogue)을 강조한다(Sebastiano, 2003). 그는 세상에 존재하는 갈등상황을 분석하려고 하기 보다는 평화를 이룩하려는 사람들의 내적인 역동성에 초점을 맞추면서 대화를 통하여 폭력을 다루는 것이 개인의 변혁을 통한 사회변혁의 핵심임을 주장한다.

우리는 분쟁의 세계에 살고 있습니다. 그리고 이와 같은 분쟁을 필리핀과 민다나오에서 경험하였습니다. 분쟁을 분석하고 그것을 해결하기 위한 접근과 기제를 밝히려는 많은 노력이 있었습니다. 그러나 나는 그것이 깊은 성찰을 결여하고 있으며, 내적인 접근에 주의를 기울이지 않고 있다고 생각합니다(Sebastiano, 2003)

여기서 내적인 접근은 바로 앞에서 말한 타자와의 대화, 자신과의 대화, 신과의 대화를 통한 양심의 소리에 귀기울이기이다. 그는 더 나아가 대화를 사는 삶을 통하여 화해와 평화를 이루는 "적극적-조화 패러다임"(Active-Harmony Paradigm)을 교육안으로 제시하였다.

적극적 조화 패러다임 내에는 갈등에 대한 세 가지 수준의 접근이 존재한다. 첫째는 반응적 (Re-Active)인 수준으로서 드러난 갈등에 대하여 무엇인가를 행위하고 반응하는 것이다. 힘으로 갈등을 억압하거나, 중재, 협상 등을 통하여 갈등을 조절하거나 약화·해소하는 것이 이에 해당된다. 둘째는 순행적(Pro-Active)인 수준으로 갈등을 예방하거나 갈등의 상황을 예견하고 예방하며이를 피하는 행위이다. 갈등이 심화되어 다음 단계로 나아가기 전에 이를 미리 예방하는 것이나 분쟁 이후 상처를 치유하는 과정 및 분쟁 당사자간의 화해가 이에 해당한다.

마지막으로 적극적 조화(Active Harmony)의 수준은 화해의 개념을 넘어서 지속가능한 화해를 위하여 서로 다른 문화와 종교와 가치체계를 가진 사람들간의 조화로운 관계를 통하여 대화의 문화를 증진시키며, 이러한 대화의 문화를 통하여 삶에 대한 역동적이고 긍정적인 헌신을 강조하는 접근이다. 대화는 바로 적극적 조화를 가능하게 하는 것이다. 대화를 통하여 다양성의 개념을 적극적으로 이해하고, "조화로움"을 심충적으로 이해하며, 비폭력의 개념을 이해하게 된다. 타자와의 대화, 나 자신과의 대화, 신과의 대화, 세상 피조물과의 대화를 통하여 나와 다른 사람들과의 관계 맺기는 결국 나 자신과 사회를 변화시키는 방법인 것이다.

진정한 대화는 비판적인 사고, 즉 세계와 인간을 이분하지 않고, 양자가 분리될 수 없는 어떤 결합을 이루고 있음을 식별하는 사고, 현실을 정지된 실제로서 보다는 과정이자 변형으로 인식하는 사고, 사고 그 자체를 행동에서 분리시키지 않고, 도사리고 있는 위험들을 두려워하지 않으면서 현세에 깊숙이 파고들기를 마지않는 사고 없이는 존재하지 못한다 (Freire, P. 1972).

<sup>16)</sup> 말리노 평화협정(Maluku Agreement in Malino)은 2002년 2월 12일, 3년 동안 지속되어 온 말루꾸 유혈분쟁을 종식시키기 위하여 정부의 개입으로 이슬람과 기독교 두 종교집단 간에 이루어진 평화협정이다.

<sup>17)</sup> 이 워크숍은 2001년 7월, 3일간 실시되었으며, 참가자는 암본지역의 청소년 20여명 이었다. 이 워크숍은 이후 난민(displaced people) 캠프의 청소년을 위한 교육과 연계된다.

대화를 사고와 행동이 결합된 실천양식으로 파악한 프레이리(Poulo Freire)는 대화를 통하여 학습자와 교사가 서로 연결되어 모두 함께 성장하게 된다고 말한다. 이와 같이 실실라 대화운동은 무슬림과 기독교인들 간의 대화를 사는 삶을 통하여 조화와 연대와 평화라는 공동의 경험으로 함께 나아간다. 이들은 대화의 방법을 통하여 서로의 종교에 대화의 요소가 있음을 발견하는 것을 교육프로그램의 제1의 목표로 삼는다. 대화가 바로 이들을 연결시켜 주는 고리(silsilah)인 것이다.

통상 대화는 강의식 교육보다 훨씬 덜 익숙하고 시간이 많이 소요되는 방식으로 인식된다. 대화적 방법은 예상되는 결과를 가져오는 데 소요되는 시간이 오래 걸리므로 시간의 낭비라는 것이다. 그러나 프레이리(1982)는 이러한 주장에 대하여 다음과 같이 말한다. 학습자의 입장에서 보면시간의 길이에 상관없이 자신의 행동과 반성이 결합되지 못한 시간은 "잃어버린 시간"이며 행동과 반성이 변증법적으로 합일된 시간은 "창조의 시간"이라는 것이다.

분쟁의 당사자였던 두 종교집단의 지도자, 종교인들은 대화를 통하여 이미 평화를 실천하고 있는 것이며, 대화를 통한 소통 속에서 상대방에 대한 자신의 느낌, 사고, 기대 등을 반성적으로 사고하게 되는 것이다. '평화'가 개인의 삶의 맥락과 동떨어진 당위적 개념으로써 주장되는 것이 아니라, 평화 그 자체가 삶의 양식이 되어 일상의 폭력적 문화를 변형시키는 대화적 접근은 평화교육의 중요한 방법론이 된다.

### 3. 일상화된 폭력으로부터의 비판적 성찰

사람들의 의미관점을 전환시킴으로써 자신에게 내재되어 있던 문화적 폭력의 코드와 무관심을 비판적으로 성찰하고 평화를 실천하기 위한 대안을 찾는 것은 분명 평화교육의 중요한 목표일 것이다. 배움의 결과로서 초래하게 될 사회의 변화에 대한 개인의 영향력에 주목한 메찌로우 (Mezirow)의 전환학습(transformative learning)에 의하면 의미관점(meaning perspective)의 전환은 비판적 성찰을 가능하게 하는 첫 단계이다.

의미관점이란 개인이 경험을 해석하는, 타인과 구별되는 자신의 특징적인 방식이며, 가치판단과 신념체계를 위한 기준에도 작용하는 것이다. 의미관점의 대부분은 사회화 과정을 통하여 무비판적으로 학습된다. 모든 문화가 안고 있는 보수적 시각, 터부, 억압, 왜곡들과 제한된 언어코드와대화 스타일, 부모나 역할 모델이 갖는 특유의 권위, 불안, 억압, 편견, 선입관, 학습양식과 역할수행, 자기기만, 그리고 사람들이 보고 느끼고 사고하고 행위하는 방식을 지배하는 신념체계로서의 이데올로기 역시 의미관점의 형성에 영향을 미치는 것이다(Mezirow, 1989).

평화교육과 관련하여 의미관점의 전환이 가지는 중요성은 오랫동안 폭력적인 문화 내에서 살아온 사람들이 가지는 사회문화적인 왜곡을 바로잡기 때문이다. 사회문화적인 왜곡이란 현존하는 권력과 사회적 관계에 내재해 있으면서 특별히 제도에 의해 강화되고 정당화되어 개인들에게 당연시되는 신념체계들이다. 이를 앞서 논의한 갈통의 폭력의 구조이론과 관련시켜보면 구조적 폭력을 정당화하고 이에 의해 강화되는 문화적 폭력에 해당하는 것이다. 즉, 특정집단에 대한 편견, 과잉일반화된 사고 등이 이에 해당한다.

일상적인 폭력에 대한 의미관점의 전환을 중요한 접근으로 취하고 있는 평화교육은 주로 아르 띠의 평화교육 프로그램에 참여하였던 정보제공자들과의 면담에서 찾아볼 수 있었으며, 솔로(Solo, Yokiakarta) 지방교육청의 평화교육 역시 폭력과 평화에 대한 관점의 변화에 초점을 두고 있었다.

고등학생 때 아르띠에서 평화교육 워크숍에 참여하였던 메릴 베스따니<sup>18)</sup>는 평화교육이 자신의 관점과 사고방식을 변화시켰다고 말한다.

18) 현지조사의 면담자로서 Bina Nusantara 대학의 Computer Science를 전공하는 학생이다.

…나는 학생들간에 일상적이고 무슨 의식(儀式)처럼 있는 이런 폭력(학교간 패싸움)이 싫었고, 변화시키고 싶었어요. 이 프로그램의 참여경험은 나의 관점과 사고방식을 바꾸었습니다. (어떤 프로그램이었는데요?) 여러 가지 게임이 있었는데, 예를 들면 여러 사람들이 손을 잡고 함께 하는 것이었어요. 그 주제는 갈등에는 모든 사람, 사회의 모든 구성원, 모든 요인이 다 책임이 있다는 것이었습니다. 지역사회, 교사, 학생 등등… 한 쪽 사람들, 혹은 어떤특정 사람들만이 책임을 지는 것이 아니라… 모든 사람은 고유한 독특성을 가지고 있는 것이고, 다르다는 것이 갈등을 일으킬 수는 없다는 것을 느꼈어요. 특히 종교집단간에 사람들은 다른 종교를 가진 사람들을 자신과 매우 다른 사람이라고 생각하고, 그냥 피하고 그 다르다는 생각을 계속 유지하는 것 같아요(메릴 베스따니).

폭력은 나와는 다른 그들에 의해서 발발하는 것이며, 그들은 언제나 악을 대표한다고 생각하는 믿음, 혹은 관점의 전환은 이 제보자로 하여금 사회변화에 대한 자신의 책임감을 느끼도록 하였으며, 이는 이후 시민사회단체에서의 활동으로 이어지고, 동일한 교육 프로그램에 진행자(facilitator)로 참여하도록 이끌었다.

그 후 3년 동안 5번 이 프로그램의 진행자(facilitator)로 참여하였습니다. 내년에 대학을 졸업하면 평화교육관련 NGO에 참여하여 평화교육가로 활동하고 싶습니다. 5세~14세 거리 아이들이 참여하는 '거리의 아동을 위한 지역사회'라는 프로그램이 있어요. 한번 참관자로 참여하여 봤어요. 이 프로그램에서는 거리의 아이들에게 기술교육과 문해교육을 합니다. 이들은 자신의 나이조차도 몰라요. 타이어 가는 법 같은 직업훈련도 하고, 기본적인 산술교육도 합니다. 나는 구체적으로 이 프로그램에 참여하여 함께 일하고 싶습니다. 사실 나는 그 전에는 이들을 강도나 그런 것으로 의심하고 거리를 다닐 때도 피해 다니고 하였어요. 나는 단지 그들보다 돈이 많은 것뿐이고, 그들은 우리 사회가 저지르는 아동학대의 피해자들입니다. 나뿐만 아니라 나와 함께 참여하였던 많은 학생들이 대학 졸업 이후 NGO와 관련을 가지고 계속 평화교육을 펼쳐나가고 싶어 합니다(메릴 베스따니).

분쟁이 지속화되면서 삶의 터전을 잃고 고아가 된 아이들이 대도시인 자카르타로 모여들게 되었는데, 이들은 대부분 거리를 떠도는 아이들(street child)이 되었다. 이들 분쟁지역과 같이 국가간 전쟁이 아니라 내전일 경우는 전투병이 아닌 민간인에 대한 학살과 방화가 주를 이룬다. 여기서 가장 큰 피해자는 사회적 약자인 아이와 여자이기 마련이다. 거리의 아이들은 교육과 의료서비스의 혜택은 고사하고 약물복용과 범죄의 위험에 항상 노출되어 있다. 이들을 게으르고 위험하고 더러운 집단이라고 보는 것은 이들에게 가해진 직접적 폭력의 결과를 왜곡시키는 일종의 문화적폭력이며, 의미관점의 사회문화적인 왜곡일 것이다.

고등학생인 다니아<sup>19)</sup>는 평화교육프로그램에서 가장 인상 깊은 것이 현장학습의 하나로 거리의 아이들을 불러서 같이 이야기를 한 것이라고 한다. 주로 그들의 이야기를 듣고, 그들의 부모 이야기를 듣고, 어떻게 거리에서 굶어죽지 않고 살아남는지 등등 그들의 생활에 대하여 주로 이야기를 들었다고 한다. 이 프로그램을 통하여 내가 사는 세상에 존재하지 않았던 거리의 아이들이 나의의미 있는 삶의 한 부분으로 들어오게 된 것이다. 이러한 교육경험은 자신의 장래 직업에 대한 태도를 변화시켰다고 한다. "의사가 되겠다는 직업에 대한 생각이 바뀐 것은 아니지만, 세상을 보는

<sup>19)</sup> 다니아(Dania Rari Pratiwi)는 알-아자르(Al-Azhar) 무슬림 고등학교 학생으로 2002년도에 아르띠I 에서 실시하는 평화교육에 참여하였으며, 이후 같은 고등학생을 대상으로 또 선생님을 대상으로 한 평화교육 워크숍에 진행자로 활동한 경험이 있다.

태도와 관점이 변했어요. 그냥 의사가 아니라 아동학대를 당하는 아이들을 돌보아 주는 의사가 되고 싶어요."

자신의 삶의 공간에서 일상적으로 일어나고 있는 폭력을 폭력으로 인식하는 것 역시 평화교육을 통한 의미관점의 변화일 것이다.

#### 4. 폭력으로 인한 정신적 외상(trauma)의 치유

분쟁지역에서의 평화운동과 교육의 선결과제는 폭력적 갈등에 노출된 사람들의 심리적 외상을 치유하는 것이며, 이들의 고통에 공감하는 것이다. 폭력이 일상적으로 자신의 생존을 위협하였을 때 가진 심리적 불안감은, 아동의 경우는 이후 성인이 되어서까지 심리적인 왜곡의 원인이 된다. 더구나 이러한 내전이나 다를 바 없는 폭력적 갈등으로 인하여 가족을 잃고, 자신의 신체의 일부분을 잃고, 집과 생활터전이 모두 파괴된 사람들에게 평화는 고통을 치유하지 않고서는 가능하지 않은 이야기이다.

평화운동의 일환으로 이러한 심리적 외상의 치유를 목적으로 인도네시아 UNICEF에 의해 전개된 프로젝트(Psycho-Social Intervention)로서 1999년에서 2001년까지 두 개의 프로그램으로 전개되었다.20)

첫째는 "심리사회적 조력 훈련 프로젝트(Psychosocial Help Training Project)"로서, 이는 아동에게 심리사회적인 지원을 제공하는 교사와 상담가를 훈련하기 위한 것이었다. 이 프로그램은 서티모르(West-Timor)에서 먼저 실행되었고, 그 다음에 인도네시아의 갈등지역 전역에서 실행되었다. 둘째는 "안구운동과 재구성 치료(Eye Movement and Desensitization Reprocessing) 프로젝트"로서 심리적 외상을 치유하기 위한 접근이다.

## 1) 심리사회적 조력 훈련 프로젝트

이 프로젝트는 서티모르에서 처음으로 실행되었는데, 교사와 상담가, 그리고 젊은 자원봉사자가 주참가자였다. 이들은 훈련을 받고 난 다음 동티모르의 난민캠프에서 활동을 하게 될 활동가들이었다. 그 이후 인도네시아의 갈등지역 전역에서 아동관련 사회봉사자들과 상담가를 대상으로 실행하였다. 이는 내전으로 인하여 부모와 분리된 아동을 보살피는 사람들을 위한 것이었는데, 임상적인 심리문제를 가지지는 않았지만 무장폭력으로 인하여 심리사회적인 어려움을 겪은 부모와 자녀를 위한 것이었다.

이 프로그램<sup>21</sup>)의 목적은 아동의 삶을 정상화시키기 위한 것으로서, 지역의 특성을 분석한 것에 기초하여 직업교육, 지식, 태도 변화 및 기술교육 등을 실행하였는데, 여기서 기술교육이란 자신이 겪은 개인적인, 사회적인 문제를 다루는 기술을 익히는 것으로서 심리적 긴장으로부터 "이완하기"와 같은 기술이 여기에 해당한다. 이 프로젝트는 지역사회의 아동을 위한 지원 네트워크를 강화하

는 것과, 아동의 가소성에 초점을 두었다. 그러나 프로그램이 실제로 실행되고 난 후 문제점으로 지적된 것은 "아동이 이 프로그램을 설계하고 실행하는 데 적극적인 역할을 하지 못하였다는 것과 상처의 치유에 좀더 초점을 두었어야 했다는 것이다. 그리고 이 프로젝트의 많은 활동들이 자신을 즐기고 자신의 문제를 표현하는 것을 돕는 것으로 제한되어 있었지, "치유의 과정"을 통하여 자신의 문제를 다루는 기술을 신장시키지 못했다는 한계가 있다."(리나 소피아니).

추수연구를 통하여 프로그램의 효과를 연구하여 본 결과, 심리사회적 활동에 참여하였던 아동들은 이런 활동의 혜택을 받지 않은 아동보다 약 1년 동안은 유의미하게 더 나은 심리적 건강함을 보였다고 한다. 여기서 프로그램의 혜택이란 행복감, 활기참, 사회적 기술의 발달, 더 나은 가족 간의 관계, 자기 결정력 등의 증진과 두려움, 과잉행동, 퇴행적 행동과 심인성 신체장애 등에 있어서는 감소를 말한다.

아체나 말루꾸는 사회적 인프라가 완전히 파괴된 지역이다. 폭력적 분쟁은 심리적 상처를 남겼을 뿐만 아니라 삶의 터전을 앗아감으로써 삶의 기반을 파괴하였다. 이들은 여전히 난민캠프에서 의식주의 생존권을 위협받으며 살고 있다. 현재 유니세프가 이들 분쟁지역에서 실행하고자 하는 평화교육 활동은 기초적인 직업교육, 태도변화로서의 평화교육, 그리고 평화적 의사소통 등이 중심이 된 대인관계의 기술 교육이다.

## 2) 안구운동과 재구성 프로그램(EMDR Project)

심리사회적 조력 프로그램과 함께 획기적으로 시도된 안구운동과 재구성 프로그램은 심리치료의 한 요법으로서 특히 "외상 후 스트레스 장애"(PTSD: Post Traumatic Stress Disorder)에 효과가 있음이 보고 되고 있는 것이다. 이는 전쟁, 자연재해, 대학살, 테러, 성폭행 등의 범죄 후 심리적 외상을 치유하는 데 효과적인 방법으로서 치료자가 환자의 앞에서 막대나 불빛을 흔들면, 환자는 그 불빛이나 막대를 눈으로 따라간다. 이러한 빠른 안구운동으로 인하여 "정보처리 시스템"의 막힌 부분을 풀어주며, 뇌의 우반구와 좌반구 사이에 핑퐁효과 때문에 효과가 있는 것이라는점이 학계에서 보고 된 바 있다. 즉 핑퐁효과는 기억을 재구성하고, 이러한 기억의 재구성은 끔찍한 경험의 감정들이 더 이상 그 경험과 연관되지 않게 할 수 있다는 것이다(Carroll, 2003).22)

이 프로그램은 분쟁지역인 아체와 말루꾸에서 집중적으로 행해졌는데, 500~600명 정도의 사람이 이 프로그램에 혜택을 받았으며, 그 중 175~250명 정도가 아동이었다. 이 프로그램에 참여한어떤 사람은 "예전에는 군인을 보기만 하면 소리치며 달아났어요. 그러나 이 프로그램에 참여하고난 이후 지금은 군인들에게 말을 걸 수도 있어요"라고 말한다. 모두가 심리적 외상을 공통적으로가지고 있는 분쟁지역의 사람들에게 분쟁사건의 상징(군인, 총, 총소리 등)에 대한 공포가 줄어든 것은 명백한 효과로 평가된다. 즉 참가자들로 하여금 자신의 문제를 극복하도록 도와주었으며, 특히 폭력의 가해자에 대한 공포를 통제 가능한 것으로 여기도록 하였다. 더불어 전문직 보조원(교사나 상담 보조원)으로 하여금 심리적 외상을 다루는 기술을 증진시킴으로써 갈등지역의 지역 잠재력, 즉 인적 인프라를 구축하는 긍정적 결과를 가져왔다.

이러한 효과에도 불구하고 몇 가지 문제가 지적되었는데, 첫째는 이 프로젝트가 심리적 외상에 노출된 것에 연유되는 문제에만 배타적으로 초점을 맞춤으로써 다른 문제들, 즉 지역에서 분리되거나(난민처럼), 가족의 문제를 가지고 있거나 사랑하는 사람을 잃는 등의 문제에서 기인한 심리사회적 문제들을 가진 사람들은 별다른 도움을 받지 못했다는 것이다. 즉 일반 사람들의 삶을 정상화하는데 도움을 주지 못하였으며, 그들의 문제에 통합적으로 접근하는데 실패하였다. 회복이

<sup>20)</sup> 이에 대한 내용은 유니세프 인도네시아 위원회의 담당자인 소피아니(Lina Sofiani, Assistant Project Officer, Peacebuilding, Emergency Unit)와의 면담(2004.2.9.) 및 이 프로젝트에 대한 평가 자료(내부문건) "Psychosocial Interventions: Evaluation of UNICEF Supported Projects (1999-2001)"에 기초한 것이다.

<sup>21)</sup> 이 프로그램의 수혜자는 아동과 그들의 부모로서, 서티모르에서 대략 9,000명의 아동이 여가 및 자기표현 활동 프로그램에 참여하였으며, 1,000명의 아동이 상담을 받았으며, 500명의 부모가 지역 모임에 참여하였다. 다른 갈등지역(마두라, 중앙 팔리만탄, 말루꾸, 동자바)에서는 20,000명의 아동이이 여가 및 표현활동에 참여하였으며, 이정도의 수치는 인도네시아 전역에서 추정된 수혜자의 19%에 해당하는 것으로서 인도네시아 맥락에서는 상당히 의미 있는 숫자이다.

<sup>22)</sup> 우리나라에서는 2003년 EMDR 협회를 창설하고, 가정폭력 성폭력, 사회적 재난(대구지하철사건 등) 등으로 인하여 심리적 외상을 입은 사람들을 치유하기 위한 기법으로 도입되어 활용되고 있다. 웹싸이트(/http://hanyang.aac.kr/Harticle/s1/PLAN/20031201002/news)

중심개념이 되지 못하였으며, 아동의 지원시스템을 강화하는 데 초점을 맞추지 못하였다. 이는 오히려 수혜자들의 권한을 약화시킬(disempowerment) 수도 있는 임상적 모형을 활용하였기 때문이다. 이 모형에는 아동을 포함하여 참가자들의 개인적이고 문화적인 변인의 개입여지가 없었다. 즉인도네시아의 문화적 맥락을 고려하지 않은 세계 보편적인 치유방법이 사용되었다는 것이 바로문제점이다. 인도네시아 분쟁지역 특유의 심리적 외상을 다루기보다는 물리치료나 화학요법을 사용하는 방식으로 심리적 외상문제를 다루었다는 데 문제가 있다.

종합하여 보면 이 프로젝트는 인도네시아 분쟁지역에서 전쟁으로 인한 심리적 외상을 치유하고자 하는 접근으로 임상심리학에서 활용되고 있는 기법을 도입했다는 점에서 의의와 한계를 동시에 가진다. 전쟁으로 인한 심리적 외상 때문에 정상적인 삶에 장애를 가지게 된 분쟁지역의 성인과 아동의 심리적 외상을 무엇보다 먼저 돌아봐야 한다는 취지에서 이 프로젝트를 실행했다는점에서는 의의가 있다. 하지만 그것이 단지 이 프로그램에서 사용된 안구운동 때문인지 아니면 이와 함께 사용한 다른 놀이나 상담 때문인지 명확하지 않으며, 더 나아가 안구운동을 통한 기억의 재구성이라는 것이 분쟁이 지속되고 있는 상황에서 앞으로 삶을 어떻게 구성해 가야 할지에 대하여 참가자들의 역량을 강화하는 데는 미흡하다는 점이다. 이 프로젝트의 담당자인 유니세프의 소피아니의 말과 같이 이러한 프로그램이 시도된 것은 획기적인 사실이기는 하지만 대대적인 투자(인적,물적)에 비하여 "대중적인 치유" 프로그램으로 끝났다는 아쉬움과 일회적인 것으로 끝나고말았다는 아쉬움을 남긴다. 이러한 프로그램이 폭력으로 인한 심리적 외상을 치유함과 동시에 삶의 역량을 강화(empowerment)하기 위해서는 치료적 접근과 발달적 접근을 동시에 고려한 후속프로그램의 개발 및 실행이 시급하다고 할 수 있겠다.

## IV. 논의 : 평화교육의 출발점

분쟁지역에서 이루어지고 있는 다양한 평화교육 사례에 대한 분석을 통하여 얻을 수 있는 시사는 다음과 같다. 첫째, 평화교육의 실행을 위하여 우선적으로 선결되어야 할 과제는 바로 갈등에 대한 이해이다. 갈통(1996)의 개념을 따르면 처방을 내리기 위해서는 정확한 진단(diagnosis)이 선행되어야 한다. 정확한 진단을 위하여 필요한 인식의 전제로서 갈등과 폭력을 구분하여 인식하는 것이 중요하다. 갈등은 사회나 개인 내에서 변화의 동력이라는 순기능을 가진다. 갈등의 순기능을 인정하지 않고, 이를 잠재우려는 시도 역시 억압이라는 또 다른 폭력을 불러온다. 중요한 것은 갈등이 언제, 어떻게 폭력으로 변화되어가하는 그 변환의 과정이다. 경제적, 사회적, 정치적인이해관계를 이용하여 사적인 혹은 한 집단의 이득을 증대시키려는 노력이 갈등을 쉽게 폭력으로 전환시킨다. 인도네시아의 평화와 안보연구 센터(CSPS: Center for Security and Peace Studies)의 소장(Trijoni)과의 면담에서 인도네시아와 필리핀을 위시한 아시아 지역의 문화적 종교적 분쟁의 원인을 연구하는 일이 왜 중요하며 선결되어야 하는 지의 이유도 바로 여기에 있음을 확인하였다.

둘째, 갈등에 대한 이와 같은 이해는 갈등을 해결하고 지속가능한 평화건설이 가능하게 하기위한 접근으로서 기존의 갈등해소 접근을 넘어서 갈등변형 접근의 중요성을 제기한다. 어떤 학자는 갈등변형을 "갈등해소 과정 중 가장 심도 깊은 차원에서의 변화를 다루는 접근"(Miall et al., 1999)으로 보기도 하고, "건설적인 상호성장을 가로막는 적대적인 집단들 간의 파괴적이고 만성적인 분쟁으로부터 지속가능하고 기본적인 변화를 이끄는 것"(Kriesberg, 1999)이라고 정의하는 학자도 있다.

갈등변형 접근을 이론적으로 체계화한 레드락(1995)은 갈등변형 접근의 중요성을 문화에서 찾

는다. 기존의 북미권에서 발전해 온 갈등해소접근은 기술(technique)지향적인 성격을 갖는다. 즉 갈등의 성격, 그 기원에 관심을 두기 보다는 갈등의 현상에 주목하고 그 유형에 따라 사용되는 기술을 개발하는 것이 주관심사이다. 그리고 패키지화되어 있는 갈등해소 프로그램들은 사회적 지식을 파는 데 있어 북미의 문화를 대표하고 있다.

그러나 사회구성주의의 관점에서 보자면, 사회적 갈등의 생성과 발전은 어떤 행위와 사건에 부여한 사람들의 의미와 해석에 기초한다. 사회적 의미는 축적된 지식에 박혀있거나, 슈츠(Schutz, 1967; Lederach, 1995 재인용)가 말한바대로 한 개인의 "지식의 은행"(bank of knowledge)에 있다. 이런 시각에서 보자면, 갈등은 의미에 연결되어 있으며, 의미는 지식에 연결되어 있고, 지식은 문화에 뿌리를 두고 있다. 그러므로 갈등을 이해하고 다루기 위한 적절한 모형을 개발하는 데 필수적인 것은 사람들의 문화적 지식을 이해하는 것이며, 이에 근거하여야 한다.

갈등해결의 전문가로서 워크숍을 주도한 북미권의 한 학자(Niall O'Brien, 1987; Lederach, 1995 재인용)는 이렇게 말한다. "내가 필리핀에 들어오면서 오직 가르치는 일에 대하여 생각했던 것이 얼마나 건방진 일이었는지를 생각하고 또 생각하였다. 내가 필리핀에 있었던 대부분의 시간 동안 있었던 오직 한 가지 진실은 나는 배우는 사람이었다는 것이다." 이 학자의 고백은 현재 중동과 아시아 지역의 갈등조정을 위하여 북미권에서 발전되어온 기술지향적인 갈등해소 접근을 활용한다는 것이 얼마나 무의미한 것인가를 역설한다. 그러므로 갈등을 이해하고 해결하기 위한 모형을 개발하는 데 가장 필수적인 것은 갈등지역 사람들의 문화적 지식을 이해하는 것이며, 이에 근거해야 한다. 이것이 바로 갈등변형 접근의 핵심적 주장이다.

더불어 갈등변형 접근은 갈등의 주체자, 행위자들의 변형을 강조한다. 갈등은 사회적으로 구성된 문화적 사건으로서 "단지 발생"하는 것이 아니라 사람들이 갈등으로서 경험하는 상황과 상호 작용함으로써 만들어내며 사람들은 이에 적극적인 참여자가 된다(Lederach, 1995). 그러므로 사람들은 분쟁의 당사자이면서 동시에 피해자가 되는 것이다. 그러므로 문화적 맥락의 변형을 통하여행위자의 변형, 그리고 사람들 간의 관계의 변형이 일어나야 한다. 그러나 사람들 간의 관계가 불평등할 때는 관계의 변형이 일어나기 보다는 일방적인 억압이 존재하기 쉬우므로 피억압자에 대한 권한부여가 교육의 주 쟁점이 된다.

셋째는 이렇게 한 사회 내에서 갈등이 발전되어 가는 과정에서 교육의 역할과 위치는 무엇인가 하는 점이다. 갈통(1996)은 평화교육의 과제를 설명하면서 구조적 폭력을 드러내기 위해서 현실인식과 의식화가, 문화적 폭력을 근절하기 위해서는 가치관의 총체적인 변화가 평화교육의 과제가 될 것이라고 하였다. 교육은 직접적 폭력을 제도화한 구조적 폭력의 실체를 바로 보고 그것이어떻게 종교를 위시한 이데올로기와 주류이론 등에 의해 정당화되는지를 인식하는 것을 목표로해야 한다.

한 사회 내의 권력관계 및 갈등의 진전 상태를 고려하여 각 단계에서 평화를 이루는 데 관건이 되는 교육, 적극적 옹호, 중재의 세 가지 기능을 주장한 컬(Adam Curle, 1971)에 의하면 평화를 이룩하는 데 교육의 역할은 의식화에 중점이 있음을 알 수 있다. 그가 제시한 갈등의 진전단계에 따른 평화노력의 과정을 그래프로 보면 다음과 같다.



【그림 1】 갈등의 진전단계에 따른 평화노력의 과정(Adam Curle, 1971)

컬(1971)에 따르면 교육, 혹은 의식화는 갈등이 숨겨져 있거나, 사람들이 부정의와 불공평함을 인지하지 못할 때 요청되는 것이다. 교육의 역할은 사람들의 무지를 불식시키고, 불평등한 관계의 본질에 대한 자각수준을 높이는 것이다. 자신이 경험한 부정의함에 대한 관점으로부터 공평함을 회복해야 한다는 자각을 높이는 것이다.

문제점을 인식하고, 서로 다른 사회집단의 욕구와 이해관계에 대한 자각이 증가하면 이는 상황을 변화시키고자 하는 요구를 도출해낸다. 이러한 요구들은 거의가 즉각적으로 성취되지 못한다. 이보다는 그러한 불평등한 상황으로부터 이득을 보는 사람들에 의해 의도적으로 무시된다. 그러므로 변화를 요청하는 사람들이 생겨나게 되는데, 이들은 권력의 균형을 지향하며 권력을 덜 가진 사람들의 주장을 대변하고 그들의 이해관계를 합법화시키려고 한다. 이것은 대결을 불러오는데, 이때 대결의 양상으로서 폭력적 메커니즘을 선택할 것인가 비폭력적 메커니즘을 선택할 것인가의 과정이 포함된다.

만약 성공적이라면 대결은 상호의존성에 대한 인식과 권력의 균형을 증가시킬 것이며, 이제서야 협상이 가능해진다. 이 때 중재의 역할이 등장한다. 본질적으로 협상은 관련된 다양한 사람들이나 집단이 상대방을 제거하거나 자신의 의지를 주장할 수만은 없다는 것을 인식하는 것이며, 그대신 서로의 목표를 달성하기 위해서 상호협력해야 함을 인식하는 것을 의미한다. 성공적 협상과조정은 관계의 재구조화를 가져오며, 이는 기본적인 사회의 실체적이고 절차적인 관심을 다루게된다. 이것이 컬이 언급한 정의와 평화로운 관계의 증진인 것이다.

여기서 중요한 것은 교육을 통한 의식화가 평화를 이루기 위한 첫 단계가 된다는 점이다. 갈통이 지적한 바와 같이 의식화는 평화의 가치에 대하여 아는 것, 즉 가치의 지식이 아니라 그 가치를 소유하는 것이다. 이는 프레이리의 의식화와 같은 개념으로서 자신에게 내재되어 있는 '폭력의문화'를 아는 것, 비판적으로 인식하는 것이 바로 학습을 통하여 가능해진다.<sup>23)</sup>

그러므로 갈등과 폭력에 대한 인식의 전제하에, 그리고 한 사회의 폭력의 구조(직접적 폭력, 구조적 폭력, 문화적 폭력의 구조)에 대한 올바른 인식하에 평화교육이 항시 염두에 두어야 할 점, 대답해야 할 문제는 평화교육을 통하여 일상적 폭력, 내 안에 내재해 있는 문화적 폭력을 변화시킬 전략일 것이다. 이는 어느 정도 프레이리의 '의식화'나 메찌로우의 '의미관점의 전환'의 개념에서 답을 찾을 수 있을 것이다. 더불어 상기의 평화교육 과제를 가장 잘 실현할 수 있는 교수학습방법에 대한 탐색도 계속되어야 할 것이다. 이에 대해서는 '실실라의 대화적 접근'에서 그 답의 실마리를 찾을 수 있을 것이라고 생각한다. 또한 분쟁지역에서 행해지고 있는 심리적 상처의 치유와회복의 접근은 그것이 분쟁 직후 상황에서 가장 절실히 요구되는 것이라 할지라도 상처의 대증적치유를 넘어서는 발달적 접근이 요청됨을 알 수 있었다. 즉 치료적 접근이 평화를 이루기 위한 하나의 방식이라면 치료는 회복과 함께 예방까지도 함께 고려해야 하며, 예방은 바로 상처입은 분쟁의 피해자들의 권한부여를 통한 자신의 삶에 대한 통제감을 증가시키고, 갈등변형의 주체로 서게하는 것이 필요할 것이다.

<sup>23)</sup> 전체 사회내에서 지배집단의 이데올로기가 명백하게 규정하는 문화유형에 따라 농민은 세계를 바라보고 이해하는 자신의 방식을 개발한다. 그들의 행동에 의해 조건화된 그들의 사고방식은 거꾸로 그들의 사고를 조건화하게 되는데, 이 사고방식은 오랜 세월에 걸쳐 발전되고 결정된 것이다(한 준상 역, 1983).

#### 【참고문헌】

• 참고문헌

김성철 (2000). 필리핀 무슬림. 전주대학교 출판부

장상호 (1986). Piaget: 발생론적 인식론과 교육. 서울 : 교육과학사

채광석 (역) (1982). 교육과 의식화. 서울 : 도서출판 새밭.

Althusser, Louis. 1971. *Ideology and the Ideological State Apparatuses*. Lenin and Philosophy. N.Y.: Monthly Review Press.

Bourdieu, P. et J. C. Passeron. (1970). La Reproduction: éléments pour une théorie du système d'enseignement. Les Éditions de Minuit. 이상호 (역) (2000). 재생산: 교육체계 이론을 위한 요소들. 서울: 동문선

Carroll, T. R. (2003). The Skeptic's Dictionary. New Jersey: John Wiley & Sons.

Coser, Lewis. (1956). The Function of Social Conflict. New York: Free Press.

Curle, Adam. (1971). Making Peace. London: Tavistock Publication.

Freire, Paul. (1972). *Pedagogy of the Oppressed*. 성찬성 (역) (1995). 페다고지 : 억눌린 자를 위한 교육, 서울 : 한마당.

Galtung, Johan. 1996. Peace by Peaceful Means. 이재봉 외 (역) (2000). 평화적 수단에 의한 평화, 서울: 들녘

Gibbs, John (2003). Moral Development and Reality. SAGE.

Horney, K. 김재은 (역). 1991. 갈등의 심리학. 서울: 배영사

Ichsan Malik. 2003. BAKUBAE: The Community Based Movement for Reconciliation Process in Maluku. BakuBae & Tifa Foundation and Yayasan Kemala

Ichsan Malik, Max Pattinaja, Saleh Putuhena, & Teuku Yakob (2003). Breaking the Vilence with Compassion: BAKUBAE. YAPPIKA

Kriesberg, Louis. 1999. Conflict Transformation. Encyclopedia of Violence, Peace, and Conflict.

Vol. 1. Acdemic Press.

Lappé, M.F. (1998) World Hunger: Twelve Myths. 허남역(역) (2003). 굶주리는 세계: 식량에 관한 열 두가지 신화. 서울: 창비

Lederach, P. J. (1995). Preparing for Peace: Conflict Transformation Across Cultures.

Syracuse University Press.

\_\_\_\_\_\_ (1998). Remember and Change. in (Eds.) Herr, Robert & Judy Zimmerman Herr. Transforming Violence. Herald Press.

Mezirow, J. (1989). "Personal Perspective Change through Adult Learning", Colin J. Titmus(ed), Lifelong Education for Adults: An International Handbook. Pergamon Press.

Miall, H., Oliver R., & T. Woodhouse. (1999). Contemporary Conflict Resolution. Cambridge:
Polity Press

Pieter Tanamal & Lambang Trijono (2004). Religious Conflict in Maluku: In Search of Religious Community Peace. in (Ed.) Lambang Trijono. The Making of Ethnic & Religious Conflicts in Southeast Asia: Cases and Resolutions. CSPS Books.

Panggabean, R. S. (2004). Approach to Ethnic and Religious Conflict Resolution. in (ed) Lambang Trijono. The Making of Ethnic & Religious Conflicts in Southeast Asia: Cases and Resolution. CSPS BOOKS. pp. 59-61.

Simmel, G. (1955). Conflict. New York: Free Press.

#### • 참고자료

강병도 (2004). 인도네시아의 교육 현황 및 쟁점. 교육마당21. 교육인적자원부

박성용 (2003). 필리핀 갈등현장 방문보<mark>고서.</mark> 아시아·태평양 국제이해교육원(편). **아·태 분쟁지** 역 현장조사 결과 워크숍

동아일보. 2004. 4. 28일자 외신보도

Catholic Relief Services(CRS) (2002). A Project Proposal: Building A Culture of Peace in Mindanao

International Alert (1996). From Conflict to Sustainable Peace. 3-24.

Sebastiani (2003). Dialogue for Active-Harmony. Silsilah Bulletin. Oct.-Dec(17). 8-15.

UNESCO (1995). UNESCO and a Culture of Peace: Promoting a Global Movement.

UNICEF. (2003). Psychosocial Interventions: Evaluation of UNICEF Supported Projects (1999-2001).

Stewart, F. 2003. "International Conference on Conflict in Asia Pacific: State of Field and The Research for Viable Solution", Jakarta

The Jakarta Post. "Chronology of major incidents and peace efforts in Maluku." 2002. 2. 14.

The Jakarta Post. "Deliver promises to prevent further violence." The Jakarta Post 2003. 10. 27.

## Let's oppose the "Idea of East Asian Community"!

Japan Lawyers International Solidarity Association

Lawyer: Kensaku Kawauchi

[Preface]

It has long been said that stalemate and despotism in Asia is a past thing. Dr. Younosuke Hara, in My View on the Present Day Asian Economy, asserts that economic growth in Asia in the second half of the 20<sup>th</sup> century is a "landmark of world historical significance." He also states that "Asia's overall share in the world economy continued to drop from 58.3 % in 1820 to 30.6 % in 1900, 25.8 % in 1929, and 19.3 % in 1950... but rose to 24.1 % in 1970, and 36.7 % in 1992." The countries which achieved this marked economic growth were Japan, and Newly Industrializing Economies (NIEs), ASEAN countries and East Asian countries, including China<sup>2</sup>.

It is noteworthy that the economy in East Asia region not only has expanded in quantity but has become interdependent. In the Japanese Ministry of Economy, Trade and Industry 2005 White Paper on International Trade, it is noted that the ratio of intraregional trade of East Asia increased to 54.2 % in 2003 from 33.4 % in 1980, while that of the countries of the EU increased to 66.3 % from 56.8 %, and NAFTA only increased to 44.9 % from 33.2 % in the same period. "The intraregional trade ratio of East Asia is higher than that of NAFTA, and close to the level of the EU at the time of the systematic integration which formed a single market".<sup>3</sup>

With this economic situation as a background, the idea of an East Asian Community ('EAC') has emerged in Asia. The idea was initially launched by the East Asia Vision Group (EAVG) set up at Kim Dae Jung's proposal. The proposal in its report<sup>4</sup> says, "We peoples in East Asia desire to create an East Asian community for peace, prosperity, and progress based on full development of peoples in the region." When government leaders in Asia voiced no opposition to the idea, the November 2004 ASEAN Plus 3 Summit agreed to hold the 1<sup>st</sup> East Asia Summit in Malaysia in December 2005. The 1<sup>st</sup> summit does not necessarily mean the creation of the EAC, but will open a

<sup>1</sup> My View on the Present Day Asian Economy, publisher: Iwanami Shoten 2001,p. 94

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hereinafter, unless otherwise specified, "East Asia" includes Northeast Asia and Southeast Asia.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "East Asia" in this case means Japan, China, South Korea, Hong-Kong, and Taiwan, and ASEAN's 10 nations. Also see Age of Economic Cooperation in East Asia, Watanabe Toshio eds. in 2004, publisher: Toyo-Keizai Shimpo Co.

<sup>4</sup> EAST ASIA VISION GROUP REPORT 2001.

historic page in its founding.

For the summit meeting, 58 Japanese members of the Council on East Asian Community (Japan) on August 11, 2005 proposed a policy report *The State of the Concept of East Asian Community and Japan's Strategic Response thereto*<sup>5</sup>. This proposal represents efforts to promote the idea of an EAC, and is expected to have a great effect in its creation.

The debate about the EAC has surged among the elite political levels in Japan as a result of this proposal. However, awareness among Japanese people is low, and even jurists and peace activists are not very aware of the proposal or the concept of an EAC. I hear that jurists and people in the rest of Asia are generally indifferent to the idea as well. In view of the importance of this issue, such a condition is very regrettable.

This paper aims to introduce and criticize the important points of the idea of an EAC, in the hope of inciting a broader debate on this important issue.

#### Necessity for an EAC

A community is different from mere cooperation between countries. It partially denies some principles of independent government authority and sovereignty as a premise of a nation, and transfers some sovereignty to a community. This causes tremendous trouble in the countries, as can be seen in the currency debates of the EU. Since no community has been born in East Asia, these questions arise: why is a mere cooperation between nations not enough? Or why is a community necessary now?

No documents to answer these questions have yet been issued. This is because the arguments in ASEAN Plus Three meetings did not succeed in coming to a united view. The fact that they have reached no agreement on basic points shows their relationship is that of acting together on different thoughts.

Then what do Japanese promoters of the idea really think about this community? Their proposal mentioned above doesn't provide a clear answer to our questions. One passage states "a core of Japan's vision in the future may be to establish an East Asia around Japan which will prosper in peace, and respect free and democratic values and regional traditions." This appears

to be a description of a community, and includes suggestions of how Japan will relate to that community. But a mere description is not enough to settle the criticism which must arise on the suggested theory that Japan needs this community, and its failure to propose why it is necessary for other East Asian countries and people.

"From the viewpoint of prosperity, the EAC idea will connect Japan's national interest directly more than the standpoint of security. In short, it is self-evident that Japanese economic growth needs free and active mobility of humans, goods, money, and information, and buildup of close relationships with this region having high potential growth." This description shows transparently that the necessity of an economic community is clear to Japan's leading elite and they want to exert effort toward the creation of an economic community. But what is being aimed for is a fully political, military, social, and cultural community, not a mere economic community. There seems to be a lack of clarity in their definitions. How do they explain this?

To make an "environment where humans, goods, money, and information can move freely and actively" is meant to guarantee complete freedom of activity for multinational corporations, but this point is stated later.

#### Idea of the EAC

ASEAN Plus Three have not yet announced their official version of an EAC. Therefore I will examine the concept of an EAC as it appears in the proposal.

The proposal's 'idea of the EAC,' set outs four points; "emphasis on idea of 'peace, prosperity and progress'," "emphasis on principles of 'openness, transparency and comprehensiveness'," and "promotion of functional cooperation," and "slow formation of identity."

The keywords and activities mentioned represent quite a mixture of actions, although this is not such an issue. Major problems do exist within this four-point statement as outlined below.

Firstly, ideas of 'peace, prosperity and progress' took precedence over ideas of freedom, human rights and democracy. This order was adopted by the EAVG because it anticipated negative reactions from China and other countries if human rights and issues of government structure (democracy and its variations) were brought to the fore. In fact, this point was hotly discussed in a

<sup>5</sup> See 'http://www.ceac.jp/e/index.html.

<sup>6 (</sup>See p.40)

<sup>7 (</sup>See p.41)

<sup>8 (</sup>See p.42)

meeting of the Council on East Asian Community. I think we should criticize human rights violation in China and North Korea more strongly. In accordance with China's ratification of the International Covenants on Human Rights, the proposal should have included phrases such as 'freedom, democracy, and human rights' in some form.

Secondly, the relation of the proposed EAC to citizens of the countries of the community and to NGOs is not clear. Even if units capable of joining the EAC are limited to countries or city-states and quasi-countries, the aims of the EAC cannot be achieved without the direct participation of peoples of East Asia and NGOs. But the proposal remains utterly silent in this regard. The silence means that peoples and NGOs are mere objects of EAC activities, not their subjects. Here lies the Japanese leading elite's hostility and incomprehension toward NGO activities and their self-righteousness which is removed from global views. In my opinion, the elite's hostility and incomprehension are long-standing habits from Yukichi Fukuzawa, a Japanese intellectual in the late 19<sup>th</sup> century.

As an aside, I would like to make a comment on the issue of the qualification for entry into the EAC. Can Taiwan, the U.S.A. and India join? And in what capacity, and when? Qualification for entry issues came to the fore in the preparation for the First East Asia Summit, which give us some kind of example. Australia, New Zealand, and India were approved for entry into the summit, and Russia's joining was carried over to the following session. The U.S. is reported to have given up entering on the grounds that it has not become a formal member. The controversy over qualification for entry stems from different ulterior motives of China, Japan, and the U.S. and the Sino-Japanese struggle for hegemony currently being waged. The proposal states, "EAC ideas have a destiny of a question of how to stipulate relationships with the countries outside East Asia region," thus evading the controversy. With 'principles of comprehensiveness,' the proposal tries to take a stance of actively cooperating with countries other than ASEAN Plus Three on individual tasks. This phrasing was chosen to promote the EAC, but some day the issue will inevitably kindle.

## Activities of the EAC was radio framework bear appears.

It is natural to want to think what activities the EAC will carry out in order to judge for ourselves whether it is the right or wrong thing to do. But ASEAN Plus Three haven't yet announced any detailed plans. The proposal has listed various proposed activities, which we may examine as a concrete model of the proposed functional cooperation toward the founding of the community.

The proposal has listed three fields of activities: 'trade and investment cooperation in East Asia...financial cooperation in the region, and ...political, social, cultural cooperation in the region,' further detailing a total of 14 activities. <sup>10</sup>

In the field of Trade and investment cooperation in East Asia, the proposal outlines a three-stage economic integration. The 1<sup>st</sup> stage is a united market where humans, money, information are freely mobile; the 2<sup>nd</sup> stage is a customs union applying a common system to outside regions, and the 3<sup>rd</sup> stage is economic integration including a sole currency, a high-level free trade agreement (FTA), and Japan's market opening.

In the field of financial cooperation in East Asia, the proposal raises 'currency stabilization within the region (eyeing in the future a regional basket peg system, common currency units)...expansion of bond market in local currency within East Asia region, strengthening of Japan's financial sector---getting rid of bad debts problem and revitalizing intra-region investment...and internationalization of Japan's financial market.'

In the field of political, social and cultural cooperation in East Asia, the proposal raises 'from functional cooperation to increasing trust', 'creation of "East Asian cooperative mechanisms in energy and environment" (to tackle energy and environment issues, including environmental education in integration regionally), 'build-up of a "mechanism of East Asian marine security" (concerning pirates, terrorism on the sea, and tsunami), 'establishment of a "system for measures against infectious diseases," 'setup of "multinational, cultural cooperation and exchange mission in East Asia," 'concrete proposal on "cultural exchanges and cooperation," (to increase cultural and intellectual dialogues, to succeed to cultural tradition, and to promote understanding on culture and disseminate knowledge, popularize media and information), and 'promotion of academic and education exchange'.

As regards the above contents, I would like to point out three items focusing on problems that the proposal does not refer to.

<sup>9 (</sup>at page 10)

<sup>10 (</sup>at and after p.42)

The first item concerns military cooperation. The proposal says, "We positively push forward with forming the EAC, but it should be premised on maintaining the Japan-U.S. alliance." Granted that being Japanese they are forced to take such a stance, but the delegates should have proposed a mechanism by which Japan would be able to carry out activities for peace which deviate from the Japan-U.S. Security Treaty, such as easing tensions in the Taiwan Strait, and intensifying ASEAN Regional Forum (ARF). However, the proposal makes no remark on this issue. What is worse, it doesn't clearly state a possible dissolution of the Japan-U.S. alliance in the future. Perpetual existence of the alliance and the EAC cannot be compatible within a "no-war community." The proposal fears U.S. criticisms too much, and as a result it seems to have fallen into the usual trap of blindly adhering to the U.S. stance.

The 2<sup>nd</sup> item is that the proposal makes no reference to agriculture problems. I traveled in Yunan in China in 2003, and was moved to look at terraced fields even in the bosom of mountains, which made me think about common points on agriculture in Asia. But the proposal disregards this point. Human beings will be faced with serious problems of food and environmental degradation, the solution of which will be vital for survival. The situation will be the most serious especially in East Asia. Japan's food self-sufficiency rate has been consistently lower than 40 %, and in the 1990's China's food production plunged, forcing it to become a food-importing country. The Asian food trade has fallen into the red. The fear that the food situation in Asia will be in crisis very soon is far from groundless. The agriculture problems in Asia are very complex. I think we now should learn lessons from common agriculture policies of the EU, and formulate plans about common agriculture policies of East Asia.

The 3<sup>rd</sup> item concerns issues of history awareness. The proposal makes no comment on mistakes of Japan's prewar colonial rule, the Greater East Asia Co-prosperity Sphere, and Asia-Pacific War. During the meeting of the Council on East Asian Community, some argued that South East Asia, as compared with China and South Korea, was lenient in pointing out the mistakes. But the reality is that victims of Japan's mistakes are still living in South East Asia. Those people have not dropped "Great Japan Empire" from their memory. It is impossible to pave the way toward the founding of the EAC without raising history awareness officially as an issue,

11 (p.40) 12 (p.40) particularly in Japan. I suspect that some Chinese and South Koreans still have excessive anti-Japanese sentiment. One way to acknowledge sentiment and allow it to die out naturally is for the Japanese to admit and correct our incorrect history awareness urgently. Only with fair history awareness can a common identity as East Asian peoples be rightly established.

#### Reasons I oppose EAC

The above background makes it obvious that the basic contents of the proposal will probably be used as the basic strategic plan of the Japan's ruling elite who promote the establishment of an EAC. But the proposal cannot be determined without modification of the basic strategy leading to founding of the EAC. For whether EAC will be founded and in what form it will be created depend upon currents of international politics in East Asia, above all, outcomes of struggle for hegemony between Japan, China and the U.S.

But a basic outline of the EAC is visible today. I will go so far as to say that I feel that the economic situation in East Asia has already oriented the outline of the EAC. We should take notice of what is occurring in East Asian economy.

Economic growth in East Asia since the 1980s and China's gaining ground since the 1990s are conspicuous factors. Dr. Fukushige Kimura states, "In fact, in East Asia an exquisite international network of production and distribution that we have never seen is being established." Yoshihiko Iwadare states, "In a sphere with high potential growth of economy, fierce competition among Japanese, European, the U.S., South Korean and Chinese enterprises has been developed. Many Japanese-affiliated firms, mainly in manufacturing industry, have advanced to East Asia. They need to establish more effective and competitive setup by making the most of integrated local economy, and realigning production and sales system in the region." 14

A survey titled Study on East Asia Corporate Strategy by the Ministry of Economy, Trade and Industry says, "Our corporations utilize existing assets such as production site and sales network in East Asian region, and emphasize most appropriate production, procurement and sales to secure proceeds in broader East Asia region. They also try to reduce intra-region costs and abolish

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> (See "New Current of International Trade Theory and East Asia" written by Fukushige Kimura at p.106 in No.14 issue of *Bulletin of Institute of Development and Finance*).

<sup>14 (&</sup>quot;Economic Integration and Strategy of Japanese affiliated Firms" at p.32 in April 2005 issue of Creation of Intellectual Assets.)

barriers, including customs by forming East Asia economic sphere. More expectations are placed on Japanese corporations which in doing so, try to produce more profits as European and the U.S. firms gained big profits by forming the EU and NAFTA."

The above-mentioned is the reality of Japanese-affiliated firms. The case seems to be mostly true of Chinese- and South Korea-affiliated firms. In short, due to fierce corporate battles in East Asia, each corporation intends to establish most suitable research, production, sales, and procurement systems on a broader East Asian scale. For that goal, they desire formation of an East Asia economic sphere which they expect to guarantee complete freedom for corporate activities. Some of them at least try to share a small part of the benefit. Today as in the case of the EU, the regional integration hasn't been restricted to economic integration. Here lies the biggest ground for action by government leaders in East Asia, including those in socialist states, who agree on formation of the EAC.

If this analysis is correct, then the EAC might be considered to be a structure only to benefit multinational corporations. It is very clear what will happen in East Asia in the event of the EAC founding based on this analysis: corporations, after gaining complete freedom of action, will bring about more fierce competition between corporations and more infiltration of corporate activities into every field of society. As a result, the gap of 'haves and have-nots' will be widened, and human relations of citizens, our culture and ethics will be transformed by the logic and priorities of what will be multinational corporations. In short, these phenomena will make globalization, which we have experienced since 1980, accelerate and be complete. <sup>16</sup>

I submitted a paper, 'Problems of East Asian Community' to the INTERJURIST, in which I pointed out seven reasons or criticisms, which explain why I oppose the EAC. 17

- (1) The EAC will be a tool of multinational corporations to rule East Asia for Japan and the U.S.
- (2) Polarization of wealth and economic status of people will be accelerated in the whole of East

  Asia.
- (3) Small-and medium-size corporations and agriculture will be undermined, and subordinate

realignment of national economy will occur.

- (4) The labor force will be realigned, and workers without rights will increase in the entire region of East Asia.
- (5) Destruction of nature and environment in the entire East Asia will worsen.
- (6) Citizens and people will be politically alienated.
- (7) Traditional culture will be demolished, and 'Asian-like' will vanish.

Even now I don't think the above seven-item criticism is incorrect.

Some Japanese with liberal thought support the EAC. They say, "We should have a community like the EU in East Asia." But the EU is for the benefit of European multinational corporations. I think the latest moves of the EU Constitution being voted down in some countries suggest that some European people said 'no' to this aspect of the essence of the EU. People holding the opinion of "We need an 'EU-like' community in East Asia" are wrong in that they misunderstand the essence of the EU. On the other hand, some are of the opinion that "we need the EAC in opposition to the U.S." But nothing in the proposals to found an EAC assumes the opposition to the U.S. The premise that an EAC will necessarily oppose the US is flawed.

#### [In conclusion]

Some of my friends ask me, "Are you absolutely against the EAC?" I always answer "I'm not against the EAC in some form. I don't insist that we should not create any community in East Asia in the future. I'm against the ideas of the EAC as it is now being discussed."

This is clear from the fact that many issues annoying us today need solution on an East Asia scale. Take the example of human rights issues. Each country in East Asia should conclude a human rights treaty with all the others. As regards human rights cases which cannot be redressed in each country's judicial court, the people concerned should be given the right to file a lawsuit with an 'East Asia human rights court.' In doing so, human rights situations in East Asia will remarkably improve. In fact, the European Human Rights Court has embodied this idea already and is very active.

If the EAC for the benefit of East Asian peoples not serving multinational corporations is

763

<sup>15 (</sup>at p.22 of the Interim Report of the study group, issued in September 2003).

<sup>16 (</sup>refer to What is Globalization? -- (Heibon-shinsho) written by Iyotani Toshio).

<sup>17</sup> No.149 issue of the INTERJURIST published by Japan Lawyers International Solidarity

created, it will be able to conduct these various activities on an East Asian level: to establish a human rights court, to exchange peace actions, to carry out activities to preserve nature and prevent destruction of environment, to invest on public works projects, to implement unemployment relief, to formulate a minimum wage system, to resolve history awareness issues and publish common history textbooks, and so on.

In firm solidarity with East Asian people, I would like to carry out these various activities, before creation of an EAC, in connection with my opposition to an EAC designed to serve multinational corporations. In such activities, we will be able to overcome our inner nationalism, and be born again truly as an East Asian.

(completed on August 16, 2005)

## アジアの法律家・人民は"東アジア共同体構想"に反対しよう!

日本国際法律家協会 弁護士 河内謙策 (Mr. kensaku kawauchi, Lawyer)

#### はじめに

停滞と専制のアジアは既に過去のものである、と言われて久しい。20世紀後半のアジアの経済成長を、「世界史的意味をもつ出来事」であったとする原洋之介教授は、世界経済における「アジア全体のシェアは、1820年の58.3%から、1900年に30.6%、29年に25.8%、そして50年に19.3%へ低下」したものの、以降増加傾向に転じ、「70年に24.1%へ、そして92年には36.7%へと増大を示している」と述べている(原洋之介『現代アジア経済論』岩波書店、2001年、94頁)。このアジアの中でも、とりわけ経済成長の著しかったのが、日本、NIES、ASEAN、中国を含む東アジアであったことは言うまでもない(以下、特に断らない限り、東北アジアと東南アジアを含めて「東アジア」という。)。

そして、この東アジアの地域の経済は、単に量的に拡大したというだけでなく、相互に緊密化し、依存を深めたことが、注目に値する。経済産業省『通商白書2005』は、域内貿易比率が、東アジアは、33.4% (1980年)から54.2% (2003年)に、EU25は、56.8% (1980年)から66.3% (2003年)に、NAFTAは、33.2% (1980年)から44.9% (2003年)に変化したと分析し、「東アジア域内の貿易比率は、NAFTAよりも高く、EUの単一市場形成(制度的統合)時の水準に近づいてきている」と述べている(この場合の「東アジア」は、日本、中国、韓国、香港、台湾、ASEAN10を含む。なお、渡辺利夫編『東アジア経済連携の時代』東洋経済新報社、2004年も参照)。

このような東アジアの経済的状況を有力な背景にして、アジアの国際政治の場に登場したのが、東アジア共同体構想である。それは、金大中大統領の提案により設置された東アジア・ヴィジョン・グループ(EAVG)が、2001年11月、ASEAN+3首脳会議に提出した報告書の中で、「われわれ、東アジアの人民は、地域内のすべての人民の全面的な発展に基礎をおく平和、繁栄、進歩の東アジア共同体(East Asiancommunity)を創造することを希求する。」と述べたのが最初である。そして、東アジアの国家指導者からは、本格的な反対論が聞かれぬまま、2004年11月のASEAN+3首脳会議では、遂に、2005年12月にマレーシアで"第1回東アジア・サミット"を開催することが合意されるに至った。第1回東アジア・サミットの開催は、東アジア共同体の創立を直ちに意味するものではないが、東アジア共同体創立へ向けての歴史的な1頁を開くことになるであろう。

この第1回東アジア・サミットへ向けて、去る8月11日に日本の東アジア共同体評議会の有志58名が、東アジア共同体構想推進の立場から、提言「東アジア共同

体構想の現状、背景と日本の国家戦略」を発表した(http://www.ceac.jp以下「提言」という。)。これは、東アジア共同体構想推進の立場に立てば、大変な労作であり、東ア

ジア共同体の創設へ向けて、かなり大きな影響を与えることになると思われる。この「提言」に見られるように、東アジア共同体についての議論は、日本の指導的エリートの中では高まりを見せている。しかし、日本の法律家運動や平和運動などの、人民の運動の中では、なぜか低調である。仄聞するところでは、アジアの法律家や人民の中でも同様のようである。これは、問題の重大さから考えれば、嘆かわしい事態であると言わなければならない。

したがって、本稿は、東アジア共同体についての議論が巻き起こることを期待して、東アジア共同体構想を紹介するとともに、これに対する私の批判を積極的に 提起することを試みるものである。

#### 東アジア共同体の必要性

"共同体"というのは、単なる国家間の協力とは異なる。国民国家の前提である 主権の独立性・絶対性の原則を、少なくとも一部否定し、共同体に対し、少なく とも主権の一部を譲渡することになる。EUの通貨問題を想像すれば良いだろう。 そうだとすれば、東アジアで今まで共同体が創立されたことはないのであるから、 なぜ単なる国家間の協力では駄目なのか、なぜ今、共同体が必要なのか、という 疑問が直ちに生ず

ることになる。 しかし、上記の疑問に答える文書は公表されていない。これはASEAN+3の中で、 統一した見解を発表できるほど議論が成熟していないことによるものであるらし いが、このような基本的なところでの合意がないということは、少なくとも現時 点では、ASEAN+3が"同床異夢"であることを推認させる。

では、東アジア共同体構想の一方の旗頭であった日本のエリートは、どう考えているか、と思って、先の提言を読んでみると、これもはっきりしない。「今後の日本のビジョンの中核は、平和で繁栄し、自由主義的・民主主義的価値、そして地域の伝統が尊重されるような東アジアを日本周辺に確立していくことなのではないか」(「提言」40頁)という文章から判断すると、平和で繁栄し、自由主義的・民主主義的価値、そして地域の伝統が尊重されるような東アジアを日本周辺に確立していくために共同体が必要だ、と考えているようにも読めるが、そうだとしても十分な説明にはなっていないし、日本にとって必要だ、という論理では、東アジアの諸国や人民にとって何故必要なのかをそもそも問題にしていないのでないか、という批判が成り立つであろう。

「提言」41頁には、「繁栄という観点から見たとき、東アジア共同体構想は、安

全という観点からみたときよりも直截に日本の国益と結びつくであろう。つまり、日本経済の成長には、東アジアでヒト、モノ、カネ、情報が自由かつ活発に移動できるような環境をつくり、成長の潜在性が高いこの地域と密接な関係を築くことが重要であることは、ほぼ自明だからである」という文章も存在する。この文章から、日本の指導的エリートにとっては、経済的共同体の必要性は自明のものに見えていること、それゆえ彼らが一番力を入れたいのは経済的共同体の創設であることが透けて見える。しかし、今創設が目ざされているのは、単なる経済的共同体でなく、政治的、軍事的、社会的、文化的な全面的な共同体なのである。彼らは、どう説明するのであろうか。

なお、「東アジアでヒト、モノ、カネ、情報が自由かつ活発に移動できる移動できるような環境をつく」るとは、東アジアにおける多国籍企業の活動の自由を全面的に保証するということであるが、これについては後述する。

#### 東アジア共同体の理念

ASEAN+3からは、東アジア共同体の理念については、公式的な発表はなされていない。それゆえ、ここでも先に述べた「提言」にもとづき、検討してみることにしよう。

「提言」42頁では、「東アジア共同体の理念」として、「『平和・繁栄・進歩』理念の重視」「『開放性、透明性、包括性』原則の重視」「機能的協力の推進」「ゆるやかなアイデンティティの形成」の4点が掲げられている。

「理念」という名の下に、活動の目標と活動スタイルの目標が混在しているような気もするが、それは大したことではないかもしれない。特に問題を感じるのは、以下の2点である。

第1は、自由と民主主義を正面からかかげないで、「平和・繁栄・進歩」という理念を採用したことである。「平和・繁栄・進歩」という理念は、東アジア・ヴィジョン・グループが採用した理念であるが、同グループがそのように考えたのは、人権や民主主義を前面にだすと中国等の反発が予想されるからである。実は、この点は、日本の東アジア共同体評議会の会議の中でもかなり議論になった点である。私は、中国や北朝鮮の人権侵害に対してもっと批判すべきだと思うし、中国も国際人権規約を批准している以上、やはり自由、民主主義、人権という文言を何らかの形で残す工夫がなされるべきだったのではないか、と考える。

第2は、東アジア共同体と東アジアの人民・NGOとの関係が明確にされていないことである。仮に東アジア共同体の参加単位が、国家や準国家(香港など)であるとしても、東アジア共同体の目的は、東アジア共同体への人民やNGOの参加、共同の取り組みがないかぎり、実現することはありえないであろう。しかし、「提言」は、理念について述べるところでは、この点について完全に沈黙を守っている。沈黙を守っているということは、人民やNGOは、東アジア共同体の諸活動の客体で

はあっても、主体ではないということである。ここに日本の指導的エリートのNGO の諸活動に対する敵視や無理解、国際水準からかけ離れた独善がりを見ることができる。私見によれば、人民の諸活動に対する敵視や無理解は、福沢諭吉以来の日本のエリートの宿痾なのである。

なお、東アジア共同体の理念の問題とやや離れるが、東アジア共同体の参加範囲の問題について一言述べておきたい。台湾やアメリカやインドなどの参加を認めるのか、どういう資格で認めるのか、何時から認めるのか、という問題である。第1回東アジア・サミットについても参加範囲が問題となっているが、ASEAN+3以外に、オーストラリア、ニュージーランド、インドの参加が決まり、ロシアが継続審議になっている。アメリカについては、正式の参加国になれないのなら、という理由で辞退したという情報がある。このように参加国の範囲の問題がもめるのは、日本、中国、アメリカという大国の思惑が異なり、日本と中国の主導権争いが展開されているからである。提言は、「『東アジア共同体』構想は常に東アジア域外国との関係をいかに規定するか、という問いを持ち続けることを宿命とされているのである」(10頁)と述べ

て、現時点での問題を回避する一方で、「包括性の原則」を掲げることによって、個別問題ごとにASEAN+3以外の国との協力を積極的に行うという姿勢をとっている。これは、東アジア共同体推進論の立場に立てば賢明とも評価されうるであろうが、いつかは、この問題が大きく火を噴くことは避けられないであろう。

#### 東アジア共同体の活動内容

東アジア共同体についての是非を判断するためにも、東アジア共同体を創立してどのような活動をするのか知りたい、と考えるのが普通であろう。しかし、ASEAN +3のプランは未だ発表されていない。「提言」は、以下に見るとおり、様々な活動のメニューをならべているが、それは、東アジア共同体の創立へ到る機能的協力=積み上げの内容として、述べられていることに注意されたい。

「提言」は、42頁以降で、「東アジアにおける貿易・投資協力」「東アジアにおける金融協力」「東アジアにおける政治・社会・文化協力」という3つの分野に分けて、合計14個の活動内容を提示している。

「東アジアにおける貿易・投資協力」では、「3段階の経済統合の実現」(第1段階は、ヒト、カネ、情報などが自由に移動する統一市場、第2段階は、共通域外関税制度を適用する関税同盟、第3段階は、単一通貨を含む経済統合)、「ハイレベルなFTAの構築」「[日本の]市場開放の実現」が提案されている。

「東アジアにおける金融協力」では、「域内における通貨の安定」(将来的には、地域バスケット・ペッグ制、共通通貨単位の採用を展望)「東アジア域内の現地通貨建て債券市場の拡大」「日本の金融セクターの強化—不良債権問題からの脱却と域内投資の活発化」「日本の金融市場の国際化」が提案されている。

「東アジアにおける政治・社会・文化協力」では、「機能協力から信頼感の醸成」「『東アジア・エネルギー・環境協力メカニズム』の創設」(エネルギーと環境を一体化し、環境教育を含めて、地域として取り組む)「『東アジア海洋安全保障協力メカニズム』の構築」(海賊、海上テロ、津波対策等)「『東アジア地域感染症対策シ

ステム』の構築」「『東アジアの多国間文化協力・交流ミッション』の設置」「『文化交流・文化協力』の具体的提案」(文化的・知的対話の強化、文化的伝統の継承、文化に関する理解の促進と知識の普及、メディアと情報の普及)「研究・教育交流の促進」が提案されている。

以上の内容について、「提言」が触れていない問題を中心にして、3点指摘しておきたい。

第1は、軍事的協力の問題である。「提言」は、「『東アジア共同体』形成の政策は積極的に進めるが、これは、あくまでも日米同盟の堅持を前提として行うということである」(40頁)と述べているが、仮にこの立場に立つにしても、日米同盟が安保条約から大きく逸脱している点の改善や、台湾海峡の緊張の緩和、ARFの強化などの平和に向けての当面の活動があるはずである。「提言」は、これらについて触れるところが無い。更に問題なのは、将来的には、日米同盟の解消がありうることを「提言」は明言していないことである。日米同盟の永久存続と東アジア共同体が「不戦共同体」になる(40頁)ということは、両立しない。「提言」は、アメリカからの批判に気を使う余り、闇雲に日米同盟を堅持するという落とし穴に陥ったようである。

第2は、「提言」が農業問題について触れていないという事である。私は、2003年に中国・雲南を旅行して、山の奥深くまで段段畑がつくられているのを見て感動し、アジアの農業の共通性を考えさせられたが、「提言」には、なぜか農業問題が触れられていない。人類は、近い将来、食料と環境という、人類の生存にとって決定的な問題をめぐってきわめて深刻な問題に直面すると言われている。特に東アジアは、最も深刻になると言われている。このことは、日本の食料自給率が40%を切り、1990年代に中国が食料輸入国に転落し、アジアの農産物貿易が赤字に転じる中で、杞憂であるとは言い切れなくなっているのである。アジアの農業問題は複雑であるが、EUの共通農業政策に学び、東アジアの共通農業政策を構想すべき時期に来ていると思われる。

第3は、歴史認識問題である。「提言」は、日本の戦前の植民地支配と大東亜共栄圏・アジア太平洋戦争の過ちについてふれていない。東アジア共同体評議会の議論の中では、東南アジアの人々は、中国や韓国の人々に比較して、日本の戦前の誤りを指摘するのに、やや寛大であると言う意見も出されている。しかし、東南アジアにも戦前の誤りの犠牲者は生存しているし、東南アジアの人々の記憶からは"大日本帝国"は消えていない。日本の政府と人民の中にある誤った歴史認識をそのままにして、東アジア共同体の創立に進むことはできないであろう。私

は、中国人民の一部や韓国人民の一部に過度な反日意識があるのではないか、中国政府や韓国政府はそれを利用しているのではないか、と考えているが、その克服のためにも日本人民の歴史認識の誤りの克服が急務と考えている。そして、正しい歴史認識に裏づけられてこそ、東アジア人民としてのアイデンティティが正しく形成されることになるであろう。

## 東アジア共同体に反対する理由

「提言」の基本的内容は、現在の状況のもとでは、日本の支配層の戦略として決定されるであろう。しかし、それがそのまま、東アジア共同体の創立にいたる基本戦略として決定される保証はない。なぜなら、東アジア共同体が創立されるかどうか、それがどのようなものとして創立されるかどうか、は東アジアの国際政治の動向、とりわけ日、中、米の主導権争いの帰趨が決めることになるからである。

しかし、東アジア共同体が創立されるならば、それがどのようなものになるか、 という基本的骨格は見えていると言わねばならない。基本的骨格を決めているの は、東アジアの経済状況ではないだろうか。われわれは、東アジア経済に何が起 きているか、を注視しなければならない。

1980年代からの東アジアの経済成長、1990年代からの中国の台頭、木村福成教授は、「実は東アジアでは、いまだかつて我々が経験したこともない精緻な国際的生産・流通ネットワークが構築されつつある」と指摘している(木村福成「国際貿易理論の新たな潮流と東アジア」、『開発金融研究所報』第14号106頁)。岩垂好彦氏は、「潜在的な成長力の高い経済圏を舞台に、日欧米をはじめ韓国、中国企業との競合も激化しつつある……日系企業は、製造業を中心に多くの企業が東アジアに展開しているが、地域経済の一体化を活かし、地域全体での生産・販売体制を再編し、効率的で競争力の高い体制を構築する必要性が高まっている」と指摘している(岩垂好彦「東アジアにおける経済統合と日系企業の戦略」、『知的資産創造』2005年4月号32

頁)。 経済産業省に設置されている「東アジア企業戦略を考える研究会」の調査によれば、「我が国企業は、東アジア地域における生産拠点や販売網といった既存の資産を活用しつつ、東アジアワイドで収益確保に向けた最適生産・調達・販売を行うことを重視しており、東アジア経済圏の形成によって関税を含む様々な域内コスト・障壁を削減・撤廃することにより、欧米企業がEU、NAFTAといった地域経済圏の形成によって大きな利益を得た場合と同様に、日本企業が利益を上げることを期待する声が高まっている」という事実も明らかにされている(「経済産業省『東

アジア企業戦略を考える研究会』中間とりまとめ」、2003年9月、22頁)。 以上は、日系企業の実態であるが、中国系企業や韓国系企業などのアジア系企業 の場合もほぼ同様であると思われる。すなわち、東アジアにおける企業間競争が 激化するなかで、各企業が東アジア大での最適研究・生産・販売・調達の体制の 確立を意図しており、そのためには、企業活動の全面的な自由を保障する東アジ ア経済圏の形成を熱望している、あるいはそのおこぼれにあずかろうとしている、 そして、今日においては、EUのように、地域統合が、経済統合の枠にとどまることは出来なくなっているのである。ここに、東アジアの国家指導者が、社会主義 を国是にしている国家指導者を含めて、一致して東アジア共同体の成立に賛成する最大の根拠があるのである。

そうだとすれば、現在進められている東アジア共同体構想が多国籍企業のための東アジア共同体の創立を意図していること、また、東アジア共同体が創立された時に東アジアに何が起こるかは明白ではないだろうか。東アジア大での企業活動の全面的な自由が保障された結果もたらされるものは、企業間競争の一層の激化であり、社会のあらゆる場面に企業活動が浸透し、持てるものと持たざるものの格差は拡大し、われわれ市民同士の人間関係や文化・倫理も企業社会の論理によって変形される、つまり、われわれが1980年代以来経験してきたグローバリゼーションが、加速化し、全面化することになることになる、それ以外の結果は考えられない(伊豫谷登志翁『グローバリゼーションとは何か』平凡社新書参照)。

私は、日本国際法律家協会発行の『INTERJURIST』第149号に「東アジア共同体の問題点」という論文を寄稿し、その中で、東アジア共同体に反対する理由を7点にわたって指摘した(同誌16頁以下)。それは、① "東アジア共同体"は日本・アメリカなどの多国籍企業の東アジア支配のための道具である、② "東アジア共同体"のもとでは、東アジア的規模での市民・民衆の二極分化が加速される、③ "東アジア共同体"のもとでは、中小企業や農業が破壊され、「国民経済」の従属的再編成が進行する、④ "東アジア共同体"のもとでは、東アジア的規模での労働力の再編成・労働者の無権利化が進行する、⑤ "東アジア共同体"のもとでは、東アジア的規模での自然破壊・環境破壊が進行する、⑥ "東アジア共同体"は、東アジアの市民・民衆の政治

的疎外をまねく、⑦ "東アジア共同体"は、伝統文化を破壊し、アジアらしさを消滅させる、とういうものであるが、現在においても、この7点の批判は誤っているとは考えていない。

日本においては、リベラルな考え方をもつ人の中でも、東アジア共同体賛成論者が多い。彼らは、"東アジアでもEUのようなものが必要だ"と言う。しかし、EUは、欧州多国籍企業のための組織であり、最近のEU憲法否決の動きは、このEUの本質にヨーロッパの民衆がノーを突きつけたということではないかと思う。だから"東アジアでもEUのようなものが必要だ"という意見は、EUの本質を見誤った議論だと考える。また"アメリカと対抗するために東アジア共同体が必要だ"という意見もあるが、「提言」を見ればわかるとおり、現在つくられようとしている東アジア共同体はアメリカとの対決を予想していないから、前提に誤解があるというし

かない。

# おわりに

私の友人に"東アジア共同体には絶対反対なのか"という質問をされることがある。それに対し、私は、"どんな東アジア共同体でも反対なのではない。未来永劫、東アジア共同体をつくるべきではない、と言っている訳ではない。現在進められている東アジア共同体構想に反対なのだ。"と答えている。

このことは、私たちが日常的に悩んでいる多くの問題が、東アジアの規模での解決を必要としていることから考えて明らかであろう。たとえば、人権問題を例にとれば、東アジアの各国が人権条約を締結し、各国の裁判所で救済されない人権問題については、東アジア人権裁判所に申し立てることが出来れば、東アジアの人権状況は大幅に改善されるだろう。現にヨーロッパ人権裁判所は、このような発想を具体化し、活動しているのである。

多国籍企業のための東アジア共同体でなく、人民・民衆のための東アジア共同体が 創立されたならば、人権裁判所だけでなく、東アジアレベルでの平和のための大 規模な交流活動、東アジアレベルでの自然の保全・環境破壊阻止の活動、東アジ アレベルでの公共投資・失業救済、東アジアレベルでの最低賃金制、東アジアレ ベルでの歴史問題の解決・共通教科書の作成等、様々な豊かな活動が展開される ことになるだろう。

私は、多国籍企業のための東アジア共同体創立反対と結びつけて、それらの諸活動を、人民・民衆のための東アジア共同体が創立される以前から、東アジアの人民・民衆が連帯して進めていくことを呼びかけたい。その中で、我々自身が、我々の内なるナショナリズムを克服し、東アジア人民に生まれ変わるであろう。 (2005年8月16日記)

日本日告のです。サベラルなぞうがでもつ人の中でも、東アは一名司は軽成議を からい、様々などでもでしてようなものが必要だったがら、トレン、松は、

\* 3年日 つ (の形式の12 ま物をつけいどいうことをはないのと語う だから 策

トルオミトボトデァメリカとが従するいるに関すのア共国はが必要だ。という成 ヨモの心が、「損害」を集れば代かるととい、 複数つくられようとしている東すの アボ医体化フィリカとの対決を平均していないから、解析に解析があるというし

772